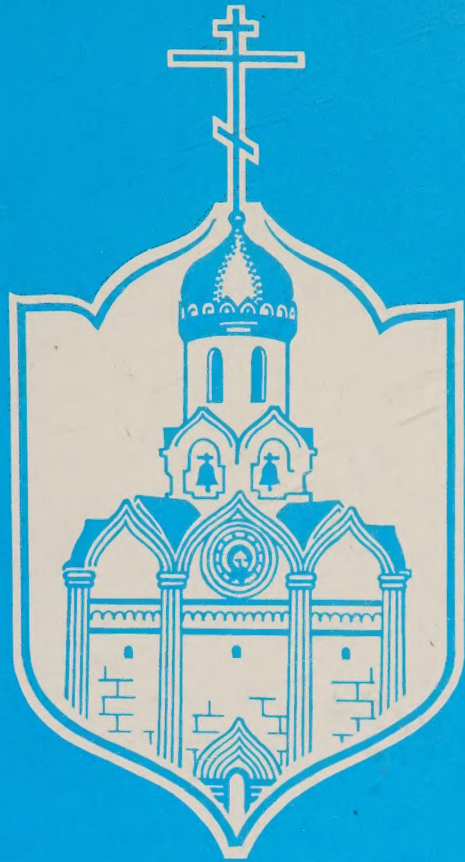
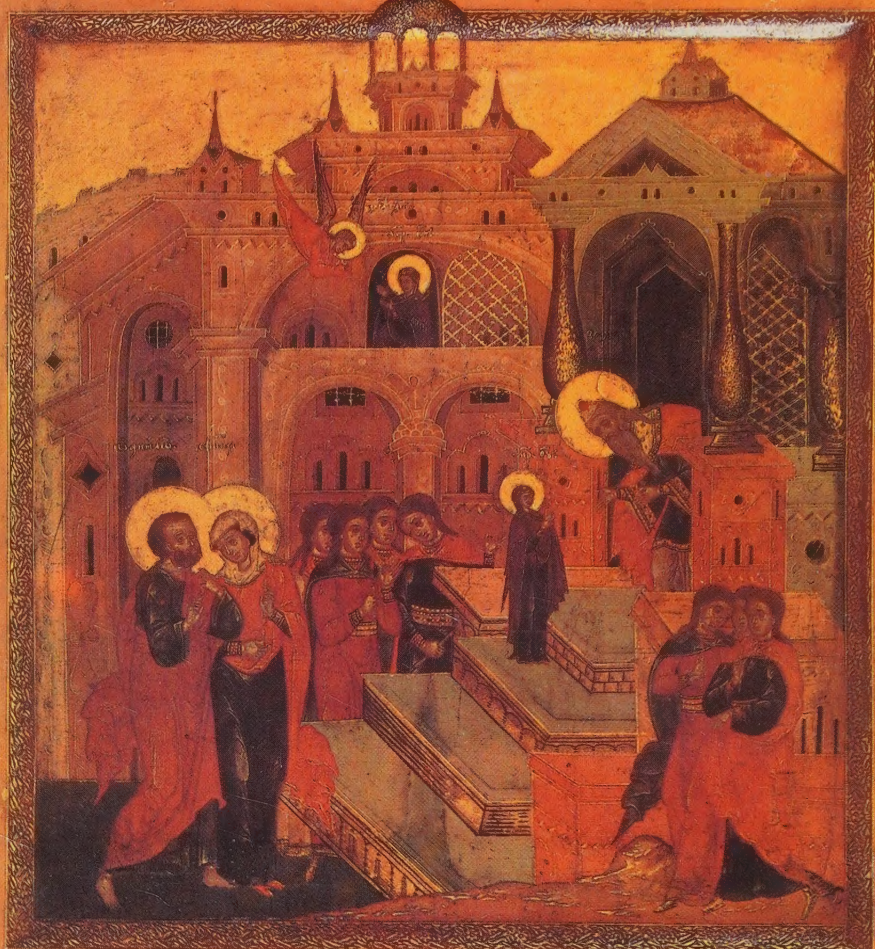


1/12  
994



ЖУРНАЛ  
МОСКОВСКОЙ  
ПАТРИАРХИИ



## ВВЕДЕНИЕ ВО ХРАМ ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ

Икона XVII в.  
Государственная Третьяковская галерея

1994 • 11-12

ЖУРНАЛ  
МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ  
ИЗДАНИЕ МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ

Журнал выходит ежемесячно

Адрес редакции: 119435 Москва, Погодинская ул., 20

И.о. директора  
Издательства  
Московской  
Патриархии  
архиепископ  
Одинцовский  
ИОВ

СОДЕРЖАНИЕ

ОФИЦИАЛЬНАЯ ЧАСТЬ

*Архиерейский Собор Русской Православной Церкви*

|                                                                                                                                                                            |    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Послание Архиерейского Собора Русской Православной Церкви богоугодивым пастырям, честному иночеству и всем верным чадам Русской Православной Церкви .....                  | 2  |
| Деяние Освященного Архиерейского Собора Русской Православной Церкви “О канонизации святителя Филарета (Дроздова; 1782-1867), митрополита Московского и Коломенского” ..... | 5  |
| Деяние Освященного Архиерейского Собора Русской Православной Церкви “О канонизации протоиерея Иоанна Кочурова (1871-1917)” .....                                           | 5  |
| Деяние Освященного Архиерейского Собора Русской Православной Церкви “О канонизации проповедника Александра Хотовицкого (1872-1937)” .....                                  | 6  |
| Определение Архиерейского Собора Русской Православной Церкви “Об изда-<br>тельской деятельности” .....                                                                     | 7  |
| В Священном Синоде Русской Православной Церкви .....                                                                                                                       | 8  |
| Визит Святейшего Патриарха Сербского Павла в Москву .....                                                                                                                  | 14 |

ЦЕРКОВНАЯ ЖИЗНЬ

|                                                                                                                          |    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Служения Святейшего Патриарха АЛЕКСИЯ II .....                                                                           | 17 |
| Конференции и семинары                                                                                                   |    |
| Международная богословская конференция “Единство Церкви” .....                                                           | 18 |
| Русская Церковь и христиане Кореи осудили сектантство и прозелитизм .....                                                | 20 |
| Международная научная конференция “Перевод Библии: лингвистические,<br>историко-культурные и богословские аспекты” ..... | 22 |
| Вечная память                                                                                                            |    |
| Епископ Новосибирский и Томский ТИХОН. Прощай, добрый пастырь!<br>(О протоиереев Николае Чугайнове (1939-1994)). .....   | 24 |

ПРОПОВЕДЬ

|                                                                                                            |    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Архиепископ Ташкентский и Среднеазиатский ВЛАДИМИР. Слово в день Свя-<br>тителя и Чудотворца Николая ..... | 25 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|

ИСТОРИЯ ЦЕРКВИ

|                                                                                |    |
|--------------------------------------------------------------------------------|----|
| Виктор АФАНАСЬЕВ. Жизнь святого Антония Великого (окончание,<br>гл. 4-5) ..... | 29 |
| Хронограф-1994 .....                                                           | 42 |
| Содержание журнала за 1994 год .....                                           | 44 |

# ОФИЦИАЛЬНАЯ ЧАСТЬ

Архиерейский Собор  
Русской Православной Церкви

## Послание Архиерейского Собора Русской Православной Церкви бого любивым пастырям, честному иночеству и всем верным чадам Русской Православной Церкви

Возлюбленные о Господе всечестные пастыри, бого любивые иноки и инокини и все верные чада Церкви нашей!

“Да будет с вами благодать, милость, мир от Бога Отца и от Господа Иисуса Христа, Сына Отчего, в истине и любви” (2 Ин. 3).

Этими словами апостольского приветствия мы, участники Освященного Архиерейского Собора Русской Православной Церкви, состоявшегося 29 ноября–2 декабря 1994 года в московском Свято-Даниловом монастыре, обращаемся ко всей Полноте нашей Святой Церкви, вознося благодарственные молитвы ко Господу нашему Иисусу Христу, по благоволению Которого мы завершили свои труды, и испрашиваем Его всеблагой помощи в исполнении решений, принятых нашим Архиерейским Собором.

Мы призываем пастырей и паству посвятить себя делу возрождения церковной жизни. “Будьте тверды, непоколебимы, всегда преуспевайте в деле Господнем, зная, что труд ваш не тщетен пред Господом” (1 Кор. 15, 58).

Помните, возлюбленные отцы, братья и сестры, что в исполнении нашего служения нас укрепляет сила Божия, явленная православной Руси в святых Божиих угодниках, прославленных ныне нашей Церковью. Архиерейский Собор рассмотрел представленные Синодальной комиссией материалы по канонизации святых и принял решение о причислении к лику святых выдающегося иерарха и богослова Русской Церкви митрополита Московского и Коломенского Филарета (Дроздова; 1782-1867), а также принявших мученическую кончину в эпоху гонений на Церковь православных миссионеров протопресвитера Александра Хотовицкого (1872-1937) и протоиерея Иоанна Кочурова (1871-1917). Мы верим, что ходатайство новопрославленных святых будет вдохновлять нас и помогать в нелегких ныне трудах на благо Церкви и Отечества. Да дарует всем нам Господь их мудрость и кротость, их бесстрашие и горение духа.

Подвиги прославленных Собором святых были связаны с духовным образованием и православной миссией. Это важнейшие проблемы, стоящие и сегодня перед Русской Православной Церковью после десятилетий вынужденной изоляции от общества. Вопросы духовного и религиозного образования, возрождения православного христианского образа жизни нашего народа стали главной темой Собора.

Сегодня в наших странах идут весьма противоречивые процессы. С одной стороны началось духовное возрождение народа. С другой – налицо рост социальной напряженности, межнациональной и гражданской вражды, преступности, пьянства, наркомании. Личность, семья и общество разрушаются безнравственностью. Наши страны держат трагическое первенство по числу разводов и абортов. Эти страшные процессы цинично провоци-

---

Ниже публикуются избранные документы Архиерейского Собора Русской Православной Церкви (29 ноября – 2 декабря 1994 года, г. Москва); полностью они напечатаны в спецвыпуске журнала "Официальная хроника. Издание Московской Патриархии", а также в отдельной книге.

рутся средствами массовой информации, и жертвами падения нравственности становятся прежде всего дети и молодежь. Следствием духовного оскудения и социальной безысходности стал катастрофический рост числа самоубийств.

Этим тяжелым положением общества пользуются корыстолюбивые проповедники, а порой и пропагандисты богооборческих и человеконенавистнических псевдорелигий. В этих условиях обществу как никогда необходим спокойный, чистый голос Православия, призванного нести свет евангельского благовестия в каждый дом, в каждую душу, в каждое сердце. Это должен быть голос православной миссии, исполняющей завет Господа нашего Иисуса Христа: "Итак, идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа" (Мф. 28, 19).

Мы не должны забывать, что поле миссии каждого из нас сегодня – рядом, близко. Это наши братья и сестры, живущие во тьме неведения, скептического безверия или покорного следования всевозможным лжеучителям. Мы должны понять, что Церковь наша есть подлинно живое Тело Христово (1 Кор. 12, 27), а то, что живо, не может не расти, не расширяться. "Ибо слово Божие живо и действенно" (Евр. 4, 12).

Миссионерская деятельность только тогда достигает успеха, когда она активна и многообразна по форме. "Для всех я сделался всем, чтобы спасти по крайней мере некоторых" (1 Кор. 9, 22), – говорит нам святой апостол Павел, величайший миссионер христианского мира. Формами миссионерской деятельности могут быть и проповедь, и катехизация, и издательская деятельность, и искреннее служение страждущим и обездоленным, и литургическая жизнь, если веяние Духа Святого и огромное богатство богословия, в ней содержащееся, будет воспринято людьми в полном объеме, с открытыми сердцем и умом. При этом не нужно забывать, что нынешнее общество далеко не однородно: к каждому человеку, как бы ни отличался он от других, православный миссионер должен найти свой подход. Особенно это касается молодежи и детей.

Мы призываем пастырей, монашествующих, всех верных чад Русской Православной Церкви поддержать своими трудами и молитвами дело возрождения православной миссии, равно как и работу вновь создаваемых миссионерских общеперковых структур.

Значительная часть работы настоящего Собора была посвящена рассмотрению опросов, связанных с состоянием религиозного и богословского образования. Подготовка образованных, ревностных и преданных своему делу священнослужителей, призванных стать "образцом для верных в слове, в житии, в любви, в духе, в вере, в истиноте" (1 Тим. 4, 12), остается главной задачей богословского образования. Просвещение мирян, возрождение которого идет в Церкви нашей уже не первый год, также нуждается сегодня в особом внимании и развитии.

Освященный Собор обращается к пастырям и чадам Русской Православной Церкви, ко всем христианам мира с просьбой умножить молитвы о воссоздании храма Христа Спасителя и призывает всех, кого заботит возрождение веры Христовой на уши, культуры и наследия наших народов, всех, кому дорога память о ратниках, павших на поле брани, – помочь всенародному делу воссоздания этой великой святыни.

Помня долг молитвы о воинах и о всех людях, погибших в Великую Отечественную войну, Собор установил в день Победы 9 мая ежегодное поминование усопших в великой Отечественной войне.

Со тщанием и вниманием Освященный Собор рассмотрел вопросы внутрицерковного строительства и отметил необходимость укрепления соборного начала в приходах, благочиниях, епархиях – во всем общеперковом организме. Было признано целесообразным создание внутрипархиальных структур, координирующих работу по религиозному образованию и катехизации, восстановлению храмов и монастырей, работу с детьми, молодежью и группами мирян, социальное служение и благотворительную деятельность. Архиерейский Собор особо отметил, что основа многообразных форм церковного служения есть укрепление внутрицерковной дисциплины, в особенности среди священнослужителей. Вместе с тем мы просим и пастырей, и пасомых: "Подчиняясь друг другу, облекитесь смиренномудрием, потому что Бог гордым проповидится, а смиренным дает благодать" (1 Пет. 5, 5).

Архиерейский Собор принял также ряд важных решений, касающихся духовных школ, издательской деятельности, пастырской работы в Вооруженных Силах, устроении материальной стороны церковной жизни и других насущных церковных вопросов.

Освященный Собор заслушал доклад Председателя Богословской комиссии при Священном Синоде об отношении Русской Православной Церкви к инославному миру и межхристианскому сотрудничеству в поисках единства. Отметив полезность много летнего свидетельства Православных Церквей перед лицом инославия, Собор признал необходимым провести богословское исследование оснований участия Русской Православной Церкви в межхристианских организациях, а также тщательное рассмотрение всех вопросов, связанных с вовлеченностью нашей Церкви в движение за восстановление христианского единства, дабы разъяснить верующим все недоумения, возникшие в этой связи. В то же время Освященный Собор решительно осудил практику прозелитизма со стороны иностранных миссионеров, которая наносит ущерб самой идеи межхристианского сотрудничества и поисков христианского единства.

Настоящий Собор рассмотрел вопросы взаимоотношений Церкви с государством и светским обществом, одобрил позицию Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II и Священного Синода по церковно-государственным и церковно-общественным вопросам, выраженную в межсоборный период. Собор также одобрил уровень взаимодействия Священноначалия нашей Церкви с государственными структурами власти и общественными организациями в вопросах духовного просвещения, благотворительности, миротворчества, науки, культуры, охраны и восстановления исторических памятников, нравственного воспитания общества и в других областях. Была констатирована недопустимость для священнослужителей участия в качестве кандидатов в депутаты в выборах любых органов представительной власти в как бы то ни было странах как на общегосударственном, так и на местном уровне. Было также признано крайне нежелательным членство клириков в политических партиях, союзах, блоках и подобных им организациях, особенно в ведущих предвыборную борьбу. Участие священнослужителей в политических мероприятиях и сотрудничество с политическими организациями возможно только в делах, полезных для Церкви и общества, служащих для созидания мира и согласия в народе и в церковной среде. Такое участие ни в коем случае не должно вызывать соблазна у верующих и у тех, кто пока находится вне Церкви.

Освященный Архиерейский Собор призвал органы законодательной и исполнительной власти содействовать разрешению существующих ныне проблем во взаимоотношениях Церкви и государства. Прежде всего это касается вопроса о возвращении несправедливо отчужденного в послереволюционный период церковного имущества, налоговой политики, проблемы богослужебного использования исторических памятников и святынь, находящихся в государственном ведении, юридической регламентации профессиональной деятельности иностранцев в области религии, а также правовой защиты личности и общества от тоталитарных псевдорелигиозных движений. Были затронуты и многие другие вопросы, требующие более четкого правового регулирования.

Собор с одобрением отметил служение Церкви в деле примирения в современном обществе, раздираемом многообразными политическими, национальными, социальными и прочими конфликтами.

Святая Церковь Русская, как Богочеловеческий организм, живет по законам, данным ей Божественным Основателем – Господом Иисусом Христом. Верная святым Евангельским заповедям, она несет слово Истины Христовой ближним и дальним, несет людям мир, согласие, радость и вечное спасение. Идя туда, где бушует рознь мира сего, Церковь преображает, оживотворяет и просвещает человеческое общество. Будем же все, выходя от силы в силу, достойными великого имени православного христианина. Будем воистину “солью земли” и “светом миру” (Мф. 5, 13-14), дабы не посрамиться пред лицом Вышнего Судии и услышать в будущем веке Его голос: “Приидите, благословенные Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам от создания мира” (Мф. 25, 34). Аминь.

# **Деяние Освященного Архиерейского Собора Русской Православной Церкви “О канонизации святителя Филарета (Дроздова; 1782-1867), митрополита Московского и Коломенского”**

**Во имя Отца и Сына и Святого Духа!**

Освященный Архиерейский Собор Русской Православной Церкви, исследовав жизнь и святительское служение митрополита Московского и Коломенского Филарета, стяжавшего своей молитвой и подвигами обильные дары Божественной благодати, находит ныне благовременным прославить во святых этого великого и богоумудрого архипастыря Церкви Российской. В народе его почитают великим светильником православной веры, который и поныне в своих многочисленных творениях излучает свет истины Христовой. Благодаря значительному вкладу святителя Филарета в перевод Священного Писания на русский язык христиане России и поныне имеют возможность внимать слову Божию на доступном им языке.

В полном убеждении в высоте и истинности духовной жизни и деятельного церковного служения митрополита Филарета Собор определяет:

1. Причислить митрополита Московского и Коломенского Филарета к лику святых для общеперковного почитания.
2. Честные останки святителя Филарета считать святыми мощами.
3. Память его праздновать 19 ноября по юлианскому календарю.
4. Писать новопрославленному угоднику Божию честную икону для поклонения согласно определению Седьмого Вселенского Собора.
5. Напечатать Житие святителя Филарета, а также начать издание его творений для назидания чад церковных.
6. От лица Освященного Собора объявить о прославлении святителя Филарета всероссийской пастве.
7. Имя новопрославленного святого сообщить Предстоятелям братских Поместных Православных Церквей для включения его в святыцы.

Предстательством и молитвами святителя Филарета да укрепит Господь православную веру чад церковных. Аминь.

# **Деяние Освященного Архиерейского Собора Русской Православной Церкви “О канонизации протоиерея Иоанна Кочурова (1871-1917)”**

**Во имя Отца и Сына и Святого Духа!**

Осознавая свою нерасторжимую связь с сонмом новомучеников российских, Русская Православная Церковь продолжает поименное прославление тех, кто в годину гонения, воздвигнутого на Православную Церковь в России, в благочестивой жизни и мученической кончине своей являл высокий идеал, заповеданный Церкви Христовой святым апостолом Павлом: “живем ли – для Господа живем; умираем ли – для Господа умираем” (Рим. 14, 8).

Первым священнослужителем Русской Православной Церкви, которого Господь наш Иисус Христос сподобил в XX веке принять мученический венец от богоборческой власти большевиков, первым убиенным русским православным священником, о котором святой исповедник Патриарх Тихон сказал, “что украшенный венцом мученичества, почивший пастырь предстоит ныне Престолу Божию в лице избранников

верного стада Христова", суждено было стать усердному приходскому священнику вдохновенному свидетелю истины Христовой "даже до смерти" (Откр. 12, 11) протоиерею Иоанну Кочурову, принявшему мученическую смерть от богоотступников и боярцев 31 октября 1917 года в Царском Селе.

Освященный Собор, рассмотрев подвижническое служение и мученическую кончину протоиерея Иоанна Кочурова и удостоверившись в его подвиге, определяет:

1. Протоиерея Иоанна Кочурова, убиенного гонителями Церкви Христовой 31 октября (старого стиля) 1917 года, причислить к лику священномучеников для общего церковного почитания.

2. Честные останки священномученика Иоанна, преданные погребению в Царском Селе, именовать отныне святыми мощами, до времени их обретения оставив на Божие произволение.

3. Службу священномученику Иоанну после сего дня прославления отправлять общую по чину мученическому и благословить составление ему особой службы.

4. Память священномученика Иоанна праздновать 31 октября по юлианскому календарю.

5. Включить священномученика Иоанна в Собор новомучеников и исповедников российских.

6. Писать новопрославленному священномученику Иоанну икону для поклонения согласно определению Седьмого Вселенского Собора.

7. Напечатать Житие священномученика Иоанна для изъятия в благочестие чад церковных.

8. От лица Освященного Собора объявить о сей благой и благодатной радости прославления нового российского священномученика пастве всероссийской.

9. Сообщить имя новопрославленного священномученика Предстоятелям братских Поместных Православных Церквей для включения его в святцы.

Предstatтельством и молитвами священномученика Иоанна да укрепит Господь веру всех верных чад Русской Православной Церкви и ниспошлет им Свое благословение. Аминь.

## Деяние Освященного Архиерейского Собора Русской Православной Церкви "О канонизации протопресвитера Александра Хотовицкого (1872-1937)"

Во имя Отца и Сына и Святого Духа!

С начала существования Церкви Божией самым совершенным свидетельством истины является пролитие крови за Господа нашего Иисуса Христа. Святые мученики страстотерпцы побеждали диавола "кровию Агнца и словом свидетельства своего не возлюбили души своей даже до смерти" (Откр. 12, 11). Гонения, воздвигнутые на христиан в первые столетия церковной истории, послужили к вящей славе Божией и торжеству Евангелия.

И в наш век, по попущению Божию, на Руси на Православную Церковь обрушилось гонение, по размаху и ожесточению своему подобное злодеяниям древних врагов христианства. Сонм новомучеников российских кровью своей прославил Бога и за свидетельствовал истину учения Христа Спасителя.

Продолжая прославление новомучеников российских, Освященный Собор ныне исследовав святую жизнь и страдальческий подвиг protопресвитера Александра, единогласно определяет:

1. Причислить к лику новомучеников российских священномученика protопресвите-

витера Александра, миссионера-подвижника, плодотворно потрудившегося на поприще распространения Православия на Американском континенте, одного из ближайших и верных помощников Предстоятелей Русской Церкви святого Патриарха Тихона и Патриарха Сергия, претерпевшего неправедный суд, тюремное заточение, изгнание и завершившего свое исповедническое святое житие страданием за Христа.

2. Мощи новомученика протопресвитера Александра, в безвестном месте покоящиеся, оставить на произволение Божие.

3. Включить протопресвитера Александра в Собор новомучеников российских.

4. Составить сему новомученику особую службу, а до составления таковой от правлять общую по чину мученическому.

5. Память его праздновать в день прославления.

6. Писать новопрославленному угоднику Божию честную икону для поклонения согласно определению Седьмого Вселенского Собора.

7. Напечатать Житие новопрославленного святого, а также его творения для издания чад Православной Церкви.

8. От лица Освященного Собора объявить о прославлении нового святого всероссийской православной пастве.

9. Имя новопрославленного святого сообщить Предстоятелям Поместных Православных Церквей для включения его в святыи.

Предстательством и молитвами священномученика протопресвитера Александра Господь да укрепит веру всех верных чад Русской Православной Церкви и ниспошлет им Свое благословение. Аминь.

## **Определение Архиерейского Собора Русской Православной Церкви “Об издательской деятельности”**

Подробно рассмотрев комплекс проблем и задач, стоящих ныне перед Русской Православной Церковью в области издательской деятельности, Архиерейский Собор определяет:

1. С удовлетворением отметить широкое и видимое развитие издательского дела трудами Синодальных учреждений, епархий, монастырей, приходов и иных церковных структур.

2. В связи с появлением новых возможностей для развития издательского дела считать Издательский отдел Московского Патриархата исполнившим свое первоначальное предназначение и благодарить Председателя и коллектив сотрудников за многолетние и полезные труды на благо Святой Церкви.

3. В этой связи считать необходимым вместо Издательского отдела Московского Патриархата создать Издательский Совет Московского Патриархата как коллегиальный орган, состоящий из представителей Синодальных учреждений, Духовных школ, церковных издательств и иных учреждений Русской Православной Церкви, в целях координации издательской деятельности, оценки публикуемых рукописей и представления издательских планов на утверждение Священного Синода.

4. Поручить Священному Синоду Русской Православной Церкви разработать Положение об Издательском Совете, опираясь на опыт Поместного Собора 1917-1918 годов, и иметь суждение о его персональном составе и бюджете.

5. Передать издание центральных органов церковной печати и церковного календаря, осуществлявшееся ранее Издательским отделом, а также имеющийся в его распоряжении редакционно-издательский комплекс в непосредственное ведение Московской Патриархии.

# **В Священном Синоде Русской Православной Церкви**

**В заседании Священного Синода от 24 ноября 1994 года  
под председательством ПАТРИАРХА**

*Слушали:* Доклад Преосвященного митрополита Минского и Слуцкого Филарета, Патриаршего Экзарха всея Беларуси, о заседаниях Синода Белорусской Православной Церкви 9 августа 1994 года.

*Постановили:* Доклад принять к сведению.

*Слушали:* Доклад Преосвященного митрополита Минского и Слуцкого Филарета, Патриаршего Экзарха всея Беларуси, председателя Синодальной Богословской комиссии, о состоявшемся 17 и 18 ноября 1994 года в Московской Духовной академии пленуме Комиссии.

*Справка:* Пленуму предшествовало пять заседаний рабочего президиума Комиссии, имевших место в период с 28 июня по 28 октября 1994 года в конференц-зале Отдела внешних церковных сношений Московского Патриархата. Среди вопросов, подлежащих рассмотрению членами Богословской комиссии, были: резльтативный документ заседания Смешанной Богословской комиссии по диалогу между Православной Церковью и Древними Восточными Церквами (Шамбези, Швейцария, 23-28 сентября 1990 года), "Второе согласованное заявление по Христологии", а также история и современная практика участия Русской Православной Церкви в диалоге с инославным миром и в экуменическом движении.

Одновременно Синодальной Богословской комиссией по запросу Отдела внешних церковных сношений после подробного и всестороннего рассмотрения был разработан ряд документов, касающихся вопросов автокефалии и практики созыва и работы Вселенских и Поместных Соборов в истории Церкви, которые затем будут использоваться представителями Московского Патриархата на заседаниях Межправославной Богословской комиссии и IV Всеправославного Предсоборного Совещания.

*Постановили:* 1. Доклад принять к сведению.

2. Поручить Преосвященному митрополиту Филарету доложить предстоящему Архиерейскому Собору о ходе работы Богословской комиссии и о рассматривавшихся на ней вопросах.

*Слушали:* Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений, о его пребывании в Молдове с 9 по 11 октября 1994 года.

*Постановили:* 1. Одобрить результаты встреч Преосвященного митрополита Кирилла с Преосвященным митрополитом Кишиневским и Молдавским Владимиром духовенством и паствой Молдавской Православной Церкви.

2. С удовлетворением отметить позицию Преосвященного митрополита Владимира и Полноты клира Молдавской Православной Церкви, выразившуюся в их твердом следовании церковно-канонической дисциплине и в предпринятых ими мерах по преодолению пагубного церковного разделения.

3. Отметить твердое стремление церковного и светского руководства Молдовы к преодолению негативных последствий в жизни Московской Православной Церкви и общества, вызванных предпринятой Румынским Патриархатом попыткой учредить на территории Молдовы так называемую Бессарабскую митрополию и тем самым канонически разделить единое тело Православия в этой стране.

4. Руководствуясь каноническими принципами межцерковных отношений и необходимостью восстановления нарушенных действиями Румынского Патриархата братских отношений между двумя Церквами, выразить готовность начать переговоры Румынской Православной Церковью для совместного решения возникших проблем.

5. Выразить удовлетворение участием Преосвященного митрополита Кирилла и его выступлением с докладом на тему: "Святой апостол Павел и опасность самоуничтожения" – на конференции, организованной известным молдавским писателем Ионом Друце.

6. Считать весьма полезными встречи Преосвященного митрополита Кирилла с Президентом Молдовы М. Снегуром, премьер-министром А. Сенгели и Председателем парламента П. Лучинским.

*Слушали:* Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений, о проведении 18 октября 1994 года в Москве научно-богословской конференции "Святая Земля в русской духовной традиции", посвященной 100-летию со дня кончины блаженной памяти архимандрита Антонина (Капустина), начальника Русской Духовной Миссии в Иерусалиме.

*Постановили:* 1. Выразить удовлетворение успешным ведением конференции и одобрить намерение организаторов конференции ежегодно проводить Антониновские чтения.

2. Отметить историческое значение для Русской Православной Церкви личности архимандрита Антонина (Капустина), богослова, церковного писателя, историка и археолога, создателя уникального феномена отечественной духовной культуры – "Русской Палестины", внесшего неоценимый вклад в развитие русского паломничества в Святую Землю.

*Слушали:* Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений, о проходившей 25-27 октября в Москве Первой Всероссийской конференции "Православие и Российская Армия", в которой приняли участие священнослужители, военачальники, члены Координационного комитета по взаимодействию между Русской Православной Церковью и Вооруженными Силами Российской Федерации, представители епархий и военных подразделений, ответственные за взаимодействие Церкви и Вооруженных Сил, практически из всех регионов России. Конференцию открыл Патриарх Московский и всея Руси Алексий II.

*Постановили:* 1. Доклад принять к сведению.

2. С удовлетворением отметить атмосферу взаимопонимания и сотрудничества между представителями Вооруженных Сил и Русской Православной Церкви, что позволило всесторонне обсудить конкретные перспективы взаимодействия Церкви и армии на общероссийском и региональном уровнях.

3. Отметить успешность работы по подготовке конференции, проделанной Координационным комитетом по взаимодействию между Русской Православной Церковью и Вооруженными Силами Российской Федерации и обеспечивающими его деятельность штатными подразделениями Отдела внешних церковных сношений и Управления по работе с личным составом Министерства обороны России.

4. Полагать полезной всемерную активизацию деятельности клириков, ответственных в епархиях за церковное служение в армии, и их контактов с Координационным комитетом и местным армейским руководством.

5. Одобрить рекомендации Координационного комитета, изложенные в резолюции конференции.

6. На Архиерейском Соборе Русской Православной Церкви иметь суждение о дальнейшем развитии взаимодействия между Русской Православной Церковью и Вооруженными Силами Российской Федерации.

*Слушали:* Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений, об акте канонизации Великоморавского князя Ростислава, состоявшемся в Православной Церкви Чешских Земель и Словакии в г. Прешове 29 октября 1994 года.

*Постановили:* 1. С благодарением Господу принять весть о прославлении в лице святых Великоморавского князя Ростислава.

2. Включить в диптих святых Русской Православной Церкви имя святого равноапостольного князя Великоморавского Ростислава с установлением празднования его памяти в день святых равноапостольных Мефодия и Кирилла, учителей словенских.

*Слушали:* Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений Московского Патриархата, о его совместной с епископом Таллинским и всея Эстонии Корнилием поездке с 5 по 8 ноября сего года в Стамбул для переговоров с Константинопольским Патриархом Варфоломеем I в связи с ситуацией, в которой оказалась Православная Церковь современной Эстонии.

*Постановили:* 1. Доклад принять к сведению.

2. Одобрить позицию делегации Русской Православной Церкви на переговорах.

*Слушали:* Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений, о предстоящем богословском собеседовании представителей Русской Православной Церкви и Епископальной Церкви в США на тему: "Благовествование и христианское воспитание Церкви" – и о перенесении сроков его проведения с октября 1994 года на 21-24 января 1995 года.

*Постановили:* 1. Доклад принять к сведению.

2. Направить для участия в собеседовании делегацию Русской Православной Церкви в следующем составе:

1) Преосвященный митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий (глава делегации);

2) Преосвященный архиепископ Калужский и Боровский Климент, заместитель Председателя ОВЦС;

3) архимандрит Ианнуарий (Ивлев), доцент Санкт-Петербургской Духовной академии;

4) протоиерей Александр Ганаба, клирик Московской епархии;

5) А. И. Осипов, профессор Московской Духовной академии;

6) В. А. Чукалов, помощник Председателя Отдела внешних церковных сношений и заведующий протестантским сектором;

7) Е. С. Сперанская, научный сотрудник протестантского сектора ОВЦС.

*Слушали:* Рапорт Преосвященного митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия с просьбой благословить возрождение сестринской монашеской жизни Московском Новодевичьем монастыре и о назначении игумении.

*Постановили:* 1. В связи с завершением переговоров с генеральным директором Исторического музея А. И. Шкурко по вопросу совместного использования Новодевичьего монастыря благословить возобновление сестринской монашеской жизни Московском Новодевичьем монастыре с поручением руководства вышеуказанному обителю Преосвященному митрополиту Крутицкому и Коломенскому Ювеналию имеющему митрополичье подворье в данном монастыре.

2. Игуменией монастыря назначить монахиню Серафиму (Черную) с возложением наперсного креста.

*Слушали:* Сообщение Патриарха об учреждении Покровского женского монастыря в г. Москве.

*Постановили:* Благословить открытие Покровского женского монастыря в г. Москве и возобновление в нем монашеской жизни.

*Слушали:* Ходатайство Преосвященного епископа Новосибирского и Томского Тихона об освобождении от должности наместника Богородице-Алексиевского мужского монастыря г. Томска игумена Серафима (Тарабыкина) и о назначении на эту должность иеромонаха Сергия (Москвина).

*Постановили:* 1. Игумена Серафима (Тарабыкина) освободить от обязанностей наместника Богородице-Алексиевского мужского монастыря в г. Томске.

2. Исполнение обязанностей наместника Богородице-Алексиевского мужского монастыря в г. Томске возложить на иеромонаха Сергия (Москвина).

**Слушали:** Ходатайство Преосвященного епископа Новосибирского и Томского Тихона об освобождении от должности наместника Крестовоздвиженского мужского монастыря села Малиновка Новосибирской области игумена Алексия (Просвирина) и о назначении на эту должность иеромонаха Кирилла (Сакальского).

**Постановили:** 1. Игумена Алексия (Просвирина) освободить от обязанностей наместника Крестовоздвиженского мужского монастыря в селе Малиновка Новосибирской области.

2. Назначить наместником Крестовоздвиженского мужского монастыря в селе Малиновка Новосибирской области иеромонаха Кирилла (Сакальского).

**Слушали:** Ходатайство Преосвященного епископа Ярославского и Ростовского Михея о преобразовании Борисоглебского прихода в поселке Борисоглебском Борисоглебского района Ярославской области в Борисоглебский мужской монастырь и об утверждении наместника.

**Постановили:** 1. Благословить преобразование прихода в поселке Борисоглебском Борисоглебского района Ярославской области в Борисоглебский мужской монастырь.

2. Утвердить иеромонаха Иоанна (Титова) игуменом обители.

**Слушали:** Прошение инспектора Санкт-Петербургских Духовных академии и семинарии игумена Вениамина (Новика) об освобождении его от обязанностей инспектора по состоянию здоровья.

**Постановили:** 1. Игумена Вениамина (Новика) освободить от должности инспектора Санкт-Петербургских Духовных академии и семинарии.

**Слушали:** Рапорт Преосвященного митрополита Санкт-Петербургского и Ладожского Иоанна с просьбой благословить возрождение к жизни и открытие Александро-Невской Лавры и утвердить архимандрита Кирилла (Начиса) ее наместником.

**Постановили:** 1. Благословить открытие в Санкт-Петербурге Александро-Невской Лавры для возрождения в ней монашеской жизни.

2. Утвердить наместником Александро-Невской Лавры архимандрита Кирилла (Начиса).

3. Преосвященному Санкт-Петербургскому по традиции быть свяценоархимандритом Александро-Невской Лавры.

**Слушали:** Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений, о состоявшемся 21-23 ноября 1994 года в Москве семинаре на тему: "Сектантские движения корейского происхождения в России", который проводился Отделом внешних церковных сношений совместно с Национальным Советом Церквей Кореи.

**Постановили:** 1. Одобрить результаты семинара, выразившиеся в осуждении деятельности в России сект корейского происхождения и особенно так называемой "Ассоциации Святого Духа за объединение мирового христианства" (секта Муна).

2. Выразить озабоченность широким проникновением в школы России при попустительстве руководства некоторых образовательных учреждений представителей называемых сект и распространением ими "учебных пособий" и донести эту озабоченность до Министерства образования Российской Федерации.

3. Одобрить позицию представителей Русской Православной Церкви на состоявшемся семинаре.

4. Выразить удовлетворение участием в семинаре представителей Министерств Российской Федерации: внутренних дел, обороны, иностранных дел и образования, а также других государственных научных учреждений г. Москвы.

5. С удовлетворением отметить сотрудничество Национального Совета Церквей Кореи с Русской Православной Церковью в сфере борьбы с сектантством.

6. Благодарить Отдел внешних церковных сношений за организацию и проведение семинара.

**В заседании Священного Синода от 3 декабря 1994 года  
под председательством ПАТРИАРХА**

*Имели суждение:* об издательской деятельности Московского Патриархата.

**Постановили:** 1. Согласно решению Архиерейского Собора "Об издательской деятельности", Преосвященного Митрополита Волоколамского и Юрьевского Питирима, викария Московской епархии, освободить от должностей главного редактора "Журнала Московской Патриархии" и Председателя редакционной коллегии "Богословских трудов".

2. Определить состав Издательского Совета:

Председатель: архимандрит Даниил (Воронин), духовник Свято-Данилова монастыря.

Члены: архимандрит Алипий (Кастальский-Бороздин), председатель Издательского отдела Троице-Сергиевой Лавры;

архимандрит Ианнуарий (Ивлиев), доцент Санкт-Петербургской Духовной академии;

иеромонах Тихон (Шевкунов), настоятель Подворья Псково-Печерского Успенского монастыря;

иеромонах Феофилакт (Безукладников), настоятель Подворья Оптиной пустыни в Москве;

священник Борис Даниленко, заведующий Синодальной библиотекой;

А. И. Осипов, профессор Московской Духовной академии;

Е. В. Комаров, главный редактор Издательского дома "Хроника";

С. Л. Кравец, главный редактор Спасо-Преображенского Валаамского монастыря;

Ответственный секретарь: Е. П. Шульгина, генеральный директор Международного центра православной культуры.

Представители иных епархиальных, монастырских и приходских издательств могут участвовать в расширенном заседании Совета с правом совещательного голоса.

3. Издательскому Совету представить Священному Синоду к следующему заседанию проект Гражданского Устава и Положения об Издательском Совете.

4. Во исполнение 5-го пункта Определения Архиерейского Собора Русской Православной Церкви образовать Издательство Московской Патриархии.

Временное исполнение обязанностей директора Издательства возложить на Преосвященного архиепископа Одинцовского Иову, викария Московской епархии.

5. Преосвященному архиепископу Одинцовскому Иову подготовить к следующему заседанию Священного Синода Гражданский Устав и Положение об Издательстве Московской Патриархии.

6. Преосвященному архиепископу Одинцовскому Иову поручается осуществить решение Архиерейского Собора в части реорганизации издательского дела с решением финансовых, административных и кадровых вопросов.

*Имели суждение:* о реорганизации издательской деятельности Московского Патриархата в связи с Определением Архиерейского Собора от 29 ноября – 4 декабря 1994 года.

**Постановили:** В связи с упразднением Издательского отдела Московского Патриархата и образованием Издательского совета как коллегиального органа

1. Преосвященного митрополита Волоколамского и Юрьевского Питирима освободить от должности Председателя Издательского отдела Московского Патриархата с оставлением в должности викария Московской епархии.

2. Преосвященному архиепископу Одинцовскому Иову возглавить комиссию по приему архива, библиотеки, дел, движимого и недвижимого имущества и финансовых средств, находящихся в собственности или пользовании Издательского отдела или редакции "Журнала Московской Патриархии", с последующим докладом Священному Синоду.

*Имели суждение: о бедственном положении, сложившемся на Курильских островах вследствие сильного землетрясения, произшедшего 4 октября сего года.*

**Справка:** В зоне бедствия оказались 23 тысячи человек, из них остро нуждающихся – 16 тысяч человек, оставшихся без крова – 8 тысяч человек. Разрушено 19 медицинских учреждений и один военный госпиталь. Ущерб, причиненный бедствием, исчисляется 450 миллиардами рублей.

**Постановили:** 1. Выразить соболезнование людям, пострадавшим вследствие стихийного бедствия, и их семьям.

2. Призвать архипастырей, пастырей и чад Русской Православной Церкви оказывать всемерную помощь жертвам землетрясения.

3. Представителям Русской Православной Церкви в странах дальнего зарубежья озабочиться сбором средств на оказание гуманитарной помощи лицам, оказавшимся в бедственном положении.

4. Обратиться во Всемирный Совет Церквей с просьбой организовать материальную поддержку жертвам бедствия и программам восстановления разрушенного стихией.

**Слушали:** Ходатайство Преосвященного архиепископа Омского и Тарского Феодосия о благословении на возрождение женского монастыря в честь Казанской иконы Божией Матери в г. Омске.

**Постановили:** Благословить открытие в г. Омске Казанского женского монастыря для возрождения в нем монашеской жизни.

*Имели суждение: о вызове Преосвященных на зимнюю сессию Священного Синода.*

**Постановили:** Продлить полномочия временных членов Священного Синода летней сессии на зимнюю сессию 1994/1995 года ввиду необходимости завершить дела, связанные с Архиерейским Собором Русской Православной Церкви 29 ноября – 4 декабря 1994 года.

*Патриарх Московский и всея Руси АЛЕКСИЙ II*

**ЧЛЕНЫ СВЯЩЕННОГО СИНОДА:**

Митрополит Киевский и всея Украины *Владимир*

Патриарший Экзарх всея Беларуси, митрополит Минский и Слуцкий *Филарет*

Митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский *Иоанн*

Митрополит Крутицкий и Коломенский *Ювеналий*

Председатель Отдела внешних церковных сношений

Митрополит Смоленский и Калининградский *Кирилл*

Митрополит Нижегородский и Арзамасский *Николай*

Архиепископ Курский и Рыльский *Ювеналий*

Архиепископ Костромской и Галичский *Александр*

Епископ Ульяновский и Мелекесский *Прокл*

Епископ Пинский и Лунинецкий *Стефан*

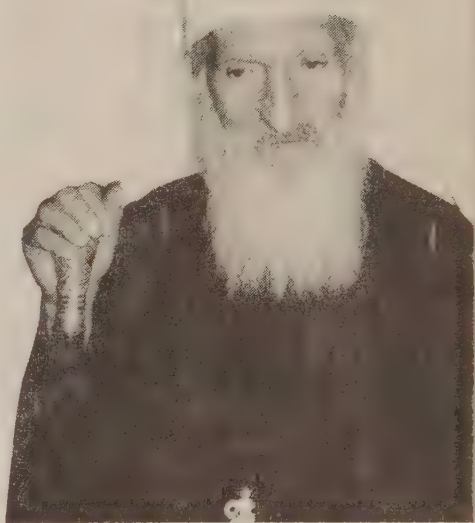
Епископ Тобольский и Тюменский *Димитрий*

# Визит Святейшего Патриарха Сербского Павла в Москву

6 – 13 октября 1994 года впервые после своего избрания на Патриарший престол Святейший Патриарх Сербский Павел посетил с ответным официальным визитом Русскую Православную Церковь.

Сербского Патриарха сопровождали митрополит Черногорский и Приморский Амфилохий, епископ Зворницкий и Тузланский Василий, епископ Горнокарловацкий Никанор, епископ Банатский Хризостом, епископ Бачский Ириней, священник Радич Радичевич, протодиаконы Владимир Микич и Стефан Рапаич и другие лица.

В московском аэропорту Шереметьево-II высокого гостя встречали Патриарх Московский и всея Руси Алексий II, постоянный член Священного Синода, Председатель Отдела внешних церковных сношений Московского Патриархата, митрополит Смоленский и Калининградский Кирилл, епископ Тобольский и Тюменский Димитрий, сотрудник ОВЦС, заведующий сектором по связям с Православными Церквами Г. Н. Скобей, а также посол Югославии в России г-н Д. Маркович, представители общественности, прессы и другие официальные лица. Из аэропорта гости направились в гостиничный комплекс "Даниловский", который стал резиденцией Сербского Патриарха на время его пребывания в Москве. В Троицком соборе Свято-Данилова монастыря был совершен молебен. Затем Святейший Патриарх Павел и сопровождавшие его архиереи встретились с членами Священного Синода Русской Православной Церкви в зале заседаний Синода в Свято-Даниловом монастыре. Вечером того же дня Председатель Отдела внешних церковных сношений митрополит Смоленский и Калининградский Кирилл устроил в честь Святейшего Патриарха



Павла и сопровождавших его лиц торжественный прием.

На следующий день Сербский Первоеиарх совершил в Свято-Даниловом монастыре Божественную литургию, посетил с сопровождавшими его лицами Художественно-производственное объединение Русской Православной Церкви в Софрино, где им был оказан радушный прием. Затем гости отбыли в Сергиев Посад. У Святых врат Троице-Сергиевой Лавры состоялась торжественная встреча Святейших Патриархов Алексия и Павла. После встречи оба Патриарха с собором иерархов и духовенства совершили малую вечерню с акафистом у раки Преподобного Сергия в Троицком соборе лавры. В этот же день Патриарх Павел возглавил Всенощное бдение в Успенском соборе лавры.

Утром, 8 октября, в день памяти

Преподобного Сергия, игумена Радонежского, Патриарх Алексий и Патриарх Павел в сослужении иерархов и клириков Русской и Сербской Православных Церквей совершили Божественную литургию в Успенском соборе Троице-Сергиевой Лавры. После праздничного молебна на Лаврской площади Первоеиерархи и сопровождавшие их лица проследовали в Патриаршие покои. Здесь, в Тронном зале, Святейший Патриарх Алексий наградил Предстоятеля Сербской Православной Церкви высшей наградой Русской Православной Церкви – орденом святого апостола Андрея Первозванного. Орденами Русской Православной Церкви были также награждены сопровождавшие Святейшего Патриарха Павла лица. После награждения здесь же, в Патриарших покоях, состоялся праздничный прием, устроенный Святейшим Патриархом Алексием II в честь Предстоятеля Сербской Православной Церкви. Затем высокие гости посетили Московские духовные школы, где им был оказан радушный прием.

9 октября Предстоятели Русской и Сербской Православных Церквей в сослужении иерархов и клириков Церквей-Сестер совершили Божественную литургию в Успенском соборе Московского Кремля. После богослужения Первоеиерархи обмениались речами. Слово Святейшего Патриарха Алексия II было проникнуто духом братства с единоверным и единокровным сербским народом. С глубокой скорбью Его Святейшество отозвался о тяжких страданиях, переживаемых ныне православными сербами. Патриарх Павел поблагодарил Патриарха Алексия за гостеприимство и выраженные им братские чувства и со своей стороны засвидетельствовал любовь сербов к России, стране, неизменно оказывавшей и оказывающей поддержку православным народам. Затем участники богослужения направились в Донской монастырь, где у раки мощей святителя Тихона, Патриарха Всероссийского, отслужили молебен и участвовали в их

торжественном перенесении в зимний – малый Донской собор монастыря.

10 октября Святейший Патриарх Павел и прибывшие с ним архиереи Сербской Церкви в сопровождении постоянного члена Священного Синода митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия, епископа Тобольского и Тюменского Димитрия нанесли визиты Первому вице-премьеру Российской Федерации О. Н. Сосковцу, Председателю Государственной Думы И. П. Рыбкину, мэру Москвы Ю. М. Лужкову. Святейший Патриарх Павел ознакомил государственных деятелей России с позицией Сербской Православной Церкви в отношении урегулирования положения в Боснии, подчеркнул стремление Церкви к немедленному прекращению всех военных действий и возобновлению переговоров для достижения справедливого и прочного мира, который бы предоставил всем народам Боснии равные права в отношении их государственного самоопределения и возможности проживания в безопасных границах.

В тот же день в городской резиденции Патриарха Московского и всея Руси в Чистом переулке состоялась заключительная встреча двух Первоеиерархов, на которой были завершены переговоры, начатые ими в Белграде и Москве. Переговоры проходили при участии членов Синодов Русской и Сербской Православных Церквей.

Тему переговоров составил широкий круг богословских, литургических и канонических вопросов, относящихся к богослужебной и дисциплинарной сторонам церковной жизни. Оба Предстоятеля были единодушны в том, что касается литургической практики, присущей двум славянским Церквям. Они высказались за укрепление канонического порядка в Церкви и в полном единомыслии с членами Синодов осудили раскольнические действия македонских и украинских автокефалистов, подрывающих единство Православия в столь сложный период его исторического бытия. Оба Первоеиерарха были согласны с тем, что распад Советского

Союза и Югославии никоим образом не должен повлечь за собой разделение и нарушение канонического порядка в Русской и Сербской Православных Церквях. В братском единомыслии с другими Православными Церквами Русская и Сербская Церкви осуждают этнофилетизм как ересь и отвергают чуждое для Православия понимание Поместной Церкви, имеющей якобы право действовать исключительно в границах одной нации или одного государства. Поместная Церковь открыта для всех наций и народов, проживающих на ее канонической территории, и изменения политической карты мира не могут отменять или исказить этого основополагающего канонического принципа.

Оба Предстоятеля осудили действия иных конфессий и сект, которые, используя трудное экономическое положение наших народов и образовавшийся после крушения марксизма мировоззренческий вакuum, пытаются оторвать от Православия тех, кто связан с ним своими историческими корнями.

Стороны выразили приверженность укреплению всеправославного единства и готовность в меру сил своих содействовать успешному решению вопросов, стоящих в повестке дня Все-православных Совещаний.

Оба Предстоятеля были единодушны в том, что касается необходимости немедленного прекращения военных действий в Боснии и начала мирных переговоров между сторонами конфликта. Справедливый мир на этой многострадальной земле должен предоставить и сербам, и хорватам, и мусульманам адекватные возможности

для устроения своей государственной и общественной жизни. Ни один из этих народов не должен быть поставлен в положение, при котором будет существовать угроза его безопасности. Мирное урегулирование боснийского конфликта должно снять все взаимные подозрения и опасения, подлинно примирить людей и установить атмосферу доверия и сотрудничества.

Придавая важное значение отношениям между Русской и Сербской Церквами, стороны договорились об открытии Подворья Сербской Православной Церкви в Москве и о расширении деятельности Подворья Русской Православной Церкви в Белграде.

Вечером 10 октября Святейший Патриарх Павел и сопровождавшие его лица отбыли в Киев Его провожали Святейший Патриарх Алексий представители епископата Русской Православной Церкви, посол Югославии в России г-н Д. Маркович церковные и светские официальные лица.

11-13 октября делегация Сербской Православной Церкви посетила "материнские города русских", столицу Украины Киев, где им было оказано гостеприимство митрополитом Киевским и всея Украины Владимиром. Гости ознакомились с жизнью Украинской Православной Церкви, посетили Киево-Печерскую Лавру, поклонились святыням древнего Киева.

13 октября завершился официальный визит Святейшего Патриарха Сербского Павла в Русскую Православную Церковь. Святейший Патриарх Павел и сопровождавшие его лица отбыли из Киева в Белград.

# ЦЕРКОВНАЯ ЖИЗНЬ

## Служения Святейшего Патриарха Алексия II

3 декабря 1994 года, накануне праздника Введения во храм Пресвятой Богородицы, Святейший Патриарх Алексий II совершил всенощное бдение в Богоявленском кафедральном соборе в сослужении архиепископов Одинцовского Иова, Солнечногорского Сергия, Костромского и Галичского Александра, епископов Чикагского Иова, Ульяновского и Мелекесского Прокла. В алтаре молились Митрополит Американский и Канадский Феодосий, митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Иоанн, епископы Истринский Арсений, Тобольский и Тюменский Димитрий. В самый день праздника Святейший Патриарх Московский и всея Руси Алексий и Митрополит Американский и Канадский Феодосий совершили Божественную литургию в Успенском соборе Московского Кремля в сослужении митрополитов Киевского и всея Украины Владимира, Минского и Слуцкого, Патриаршего экзарха всея Беларуси Филарета, Санкт-Петербургского и Ладожского Иоанна, Крутицкого и Коломенского Ювеналия, Смоленского и Калининградского Кирилла, Нижегородского и Арзамасского Николая, архиепископа Костромского и Галичского Александра, епископов Филиппопольского Нифона, Ульяновского и Мелекесского Прокла, Пинского и Лукинецкого Стефана.

7 декабря, в праздник святой великомученицы Екатерины, Святейший Патриарх Алексий совершил Божественную литургию в храме в честь Положения Ризы Христа Спасителя, что на Донской улице в Москве, где один из приделов освящен в честь великомученицы Екатерины. Его Святейшество сослужили архиепископ Клинский Лонгин и епископ Истринский Арсений. Святейший Патриарх совершил две хиротонии: во пресвитера – насельника Афонского подворья Свято-Пантелеimonова монастыря в Москве иеродиакона Сергия (Воронкова), во диакона – Димитрия Зворыкина. После литургии был отслужен праздничный молебен. В тот же день Святейший Патриарх Алексий и Митрополит Американский и Канадский Феодосий отслужили молебен святой великомученице Екатерине в храме во имя ее, что на Большой Ордынке. Этот храм недавно был передан под подворье Американской Православной Автокефальной Церкви. За молебном присутствовал Посол Соединенных Штатов Америки в Российской Федерации.

10 декабря, в день празднования иконы Божией Матери “Знамение” Святейший Патриарх Алексий совершил Божественную литургию в храме в честь этой святой иконы, что в Переяславской слободе в Москве, в сослужении епископов Истринского Арсения и Астраханского и Енотаевского Ионы. Во время литургии Святейший Патриарх совершил две хиротонии: во священника – диакона Александра Пахомова и во диакона – Олега Давыденкова. По окончании литургии был отслужен праздничный молебен.

13 декабря в день воспоминания кончины митрополита Николая (Ярушевича), Святейший Патриарх Алексий отслужил панихиду на месте погребения этого видного иерарха Русской Православной Церкви – под Смоленским храмом в Троице-Сергиевой Лавре. В тот же день вечером, в канун дня памяти праведного Филарета Милостивого, Его Святейшество молился в домовой церкви в покоях Троице-Сергиевой Лавры во время всенощного бдения, совершенного иерейским чином. В конце утрени Святейший Патриарх Алексий совершил иноческий постриг Надежды Еферовой.

14 декабря, в день памяти праведного Филарета Милостивого, Святейший Патриарх совершил там же Божественную литургию в сослужении епископов Истринского Арсения и Дмитровского Филарета. После литургии был отслужен праздничный

молебен. В тот же день вечером Его Святейшество совершил в Покровском академическом храме Московских Духовных школ молебное пение с чтением Акафиста Покрову Божией Матери в сослужении епископов Василия (Родзянко) (Американская Православная Автокефальная Церковь), Истринского Арсения, Дмитровского Филарета, Владимирского и Сузdalского Евлогия и Верейского Евгения.

15 декабря утром Святейший Патриарх Алексий совершил чин молебного пения в Сергиевском трапезном храме Троице-Сергиевой Лавры пред мощами новоканонизованного святителя Московского Филарета (Дроздова) в сослужении епископов Дмитровского Филарета и Верейского Евгения. Епископ Истринский Арсений молился в алтаре.

19 декабря, в день памяти Святителя и Чудотворца Николая, Святейший Патриарх Алексий совершил Божественную литургию, а накануне – всенощное бдение в Богоявленском кафедральном соборе в сослужении архиепископов Одинцовского Иова и Солнечногорского Сергия и епископов Истринского Арсения и Верейского Евгения. За литургией была совершена хиротония во пресвитера – диакона Михаила Мелешко, во диакона – инока Новоспасского монастыря Николая (Попова). После литургии был отслужен праздничный молебен.

22 декабря, в день празднования иконе Божией Матери “Нечаянная Радость”, Святейший Патриарх Алексий совершил Божественную литургию в храме в честь этой святой иконы, что в Марьиной Роще в Москве, в сослужении епископов Истринского Арсения и Astrаханского и Енотаевского Ионы. Святейший Патриарх совершил хиротонию во пресвитера – диакона Сергия Киселева, во диакона – инока Новоспасского монастыря Варсонофия (Возженникова). По окончании литургии был отслужен праздничный молебен. Всенощное бдение накануне Святейший Патриарх Алексий совершил в храме во имя пророка Божия Илии, что в Обыденском переулке в Москве, в сослужении епископа Истринского Арсения.

## Конференции

### Международная богословская конференция “Единство Церкви”

15-16 ноября 1994 года в гостинице “Даниловская” в Свято-Даниловом монастыре в Москве состоялась международная богословская конференция “Единство Церкви”. Оргкомитет конференции сделал следующее сообщение о целях ее проведения:

“Ввиду того, что болезненные трудности современной жизни, естественно, обсуждаются церковными, околоцерковными и внецерковными людьми в разном стиле и духе, задачей конференции было выявить и сформулировать церковное понимание проблем церковного единства и тех противоречий, которые сегодня особенно волнуют весьма многие умы и сердца”.

Конференция проводилась по bla-

гословению Святейшего Патриарха Алексия II Московскими Духовными академиями и семинарией и Православным Свято-Тихоновским богословским институтом под председательством епископа Владимирского и Сузdalского Евлогия. В конференции приняли участие епископ Американской Автокефальной Православной Церкви Василий (Родзянко), епископ Таллиннский и всея Эстонии Корнилий, епископ Белгородский Иоанн, епископ Новогрудский и Лидский Константин. На конференции присутствовали около 400 человек, в том числе 88 священников. В работе конференции участвовали представители Православных Церквей США, Канады, Англии, Франции, Бол-

гарии, Польши и ближнего Зарубежья.

На конференции были рассмотрены вопросы:

1. Национализм и Церковь.

2. Церковные расколы, их духовная природа и влияние на современную церковную жизнь.

3. Традиции и реформы в жизни Церкви.

Редакционной комиссии, избранной на конференции, было поручено подготовить к печати принятый в общих чертах итоговый документ.

В итоговом документе конференции сказано: "Конференция отмечает, что Русская Православная Церковь в настоящее трудное для России и православного народа время сохраняет единство и сплоченность вокруг своего Священноначалия во главе со Святым Патриархом Алексием. <...> Осуществление Церковью спасительной миссии возможно лишь при сохранении ее единства".

"Переживаемый Россией переходный политико-экономический период, – говорится в документе, – создает особо благоприятные условия для активизации существующих расколов и возникновения новых юрисдикционно-политических разделений. Националистические сепаратистские стремления в православном народе на окраинах бывшей России провоцируются и подогреваются различными политическими группировками и средствами массовой информации. Униатские и автокефалистские раскольники ведут активную борьбу против Русской Православной Церкви на ее канонической территории.

Конференция видит крайнюю необходимость в церковном свидетельстве о духовном единстве всех православных христиан независимо от их национальной принадлежности. Она считает также необходимым подчеркнуть опасность юрисдикционных разделений в настоящий момент. <...> Необходимо идти навстречу наметившимся в недрах Русской Церкви за рубежом стремлениям к преодолению конфронтации и сближению с Русской Православной Церковью".

Большое внимание на конференции было уделено проблеме богослужебного языка. В итоговом документе говорится: "Конференция, обсудив проблему языка

Священного Писания и богослужения, отмечая особую ценность церковнославянского языка, общего для многих славянских народов, изначально употребляемого в православном богослужении, считает необходимым создание авторитетной и высокопрофессиональной Синодальной языковой комиссии, которая будет систематически работать над церковнославянским текстом с целью сделать его более понятным и освободить его от "темных мест", а также над совершенствованием русского перевода Священного Писания. Также отмечалась недопустимость использования в богослужении не санкционированных Священноначалием переводов на русский язык Священного Писания и литургических текстов".

Далее в итоговом документе сказано: "Серьезное внимание на конференции было привлечено активной деятельностью двух московских приходов, возглавляемых священниками Георгием Кочетковым и Александром Борисовым.

Недавно выпущенная книга отца Александра Борисова "Победившие нивы", а также печатные работы отца Георгия Кочеткова и некоторые издания Сретенского братства вызвали негативную оценку значительной части выступавших. Они говорили, что в книге отца Александра Борисова присутствуют высказывания и мысли, не соответствующие православному пониманию Евхаристии, почитания Божией Матери, святых и икон, а также несправедливые обвинения "большинства монашествующих" и "наиболее активных ортодоксов", "делающих погоду" в нашей Церкви, в антисемитизме и т. д.

В творчестве и деятельности отца Георгия Кочеткова они усматривали неприемлемые искажения православной экклезиологии, проповедь и пастырское руководство, подрывающие авторитет Церкви, ставящие под сомнение полноту ее благодатной жизни и свидетельство истины. По их мнению, утопическое стремление отца Георгия следовать в устройении церковной жизни преданиям апостольского века соединяется с протестантским игнорированием церковного Предания всех последующих веков. Они утверждали, что употребление в отношении

православных людей терминов "полные" и "неполные" члены Церкви, выделение традиции "высокого" Православия, суждение о том, что имеется "традиция истинной веры вне границ законной правильной Церкви", как и другие высказывания подобного рода, не соответствуют духу и учению Православной Церкви. Предлагались и более резкие оценки этой деятельности.

Выступавшие с критикой позиции отца Георгия Кочеткова засвидетельствовали, что ссылки на имена замечательных пастырей Русской Православной Церкви протоиерея Всеволода Шпиллера и архимандрита Тавриона (Батозского), а также известных богословов зарубежья протопресвитеров Николая Афанасьева, Александра Шмемана и Иоанна Мейendorфа, используемые отцом Георгием Кочетковым в обоснование и подтверждение своей проповеди и деятельности, не соответствуют действительности либо имеют неадекватный характер и должны быть отвергнуты.

Епископ Владимирский и Сузdalский Евлогий подчеркнул значение иерейской присяги и говорил об ответственности священнослужителей.

Участники конференции, несогласные со взглядами и деятельностью священников Александра Борисова и Георгия Кочеткова, подчеркнули, что не ходатайствуют о мерах прещения, но выражают надежду, что эти пастыри, известные своим трудолюбием, организаторскими способностями и ревностью в устроении активной и интенсивной приходской жизни, принесут необходимое публичное раскаяние в публичной же проповеди взглядов и осуществлении пастырской деятельности, подвергнутых критике в докладах и выступлениях.

С вышеизложенными заявлениями и подходом выразили несогласие многие участники конференции, которые призывали к гораздо более внимательному, без поспешности, изучению обсуждаемых печатных работ, к преодолению категоричности и тенденциозности в подборе ци-

тат, к более подробному обсуждению их. Они не согласились и с заявлениями о несоответствии высказываний и практики священников Александра Борисова и Георгия Кочеткова традициям упомянутых выше известных пастырей и богословов, засвидетельствовав, что им известны письменные или устные положительные заключения об этом. Считая, что конференция по своему составу и количеству участников не может претендовать на общеецерковное суждение, они призывают также к отходу от обвинений и осуждения, прежде чем спорные мнения и тексты не будут подробно и более компетентно обсуждены с их авторами. Они выражали надежду на то, что будет предоставлена возможность дальнейшего обсуждения возникших противоречий".

В итоговом документе отмечается любопытный факт, что "иностранными участниками конференции (из США и Франции) был поднят вопрос о необходимости обратить сугубое внимание всего духовенства Русской Православной Церкви на недопустимость практики причащения инославных. Отмечалось, что такая англиканническая практика в некоторых приходах России вносит смуту в жизнь православных приходов за рубежом".

В заключение подчеркивается, что единство Церкви невозможно при небрежительном отношении к церковному Преданию и без сохранения духа христианской любви: "Участники конференции считают, что единство Церкви немыслимо без верности Священному Писанию и Преданию, которые Церковь содержит в контексте святоотеческого наследия. При этом в Церкви возможны разномыслия и частные богословские мнения, не нарушающие "единство духа в союзе мира" (Еф. 4, 3). Необходимо также молиться об умножении духа доверия, братской любви и совета, помогающих совершать пастырское служение и свидетельствовать Христову истину в единомыслии, согласии и мире".

# Русская Церковь и христиане Кореи осудили сектантство и прозелитизм

21-23 ноября 1994 года в Москве, в Отделе внешних церковных сношений Московского Патриархата (ОВЦС МП), проходил семинар на тему "Сектантские движения корейского происхождения в России", организованный Национальным Советом Церквей Кореи (НСЦК) и ОВЦС МП.

Во встрече участвовали делегация НСЦК во главе с его президентом досточтимым О Чунг Илом и генеральным секретарем досточтимым Ким Донг Ваном; делегация Русской Православной Церкви во главе с заместителем председателя ОВЦС МП протоиереем Виктором Петлюченко, в которую входили представители Московской и Хабаровской епархий, Синодальных отделов – по религиозному образованию и катихизации и внешних церковных сношений, Московских и Петербургских Духовных школ, Российского Православного университета и других церковных учреждений. В семинаре участвовали также ученые и богословы из Канады, США, Японии и светские специалисты из России: из Московского Государственного университета, Института судебной медицины имени Сербского. Среди гостей семинара были работники министерств образования, иностранных дел, внутренних дел, обороны. Конференция Европейских Церквей также направила на семинар своего представителя – протоиерея Виорела Ионицу.

23 ноября участников семинара принял Святейший Патриарх Московский и всея Руси Алексий II в своей резиденции в Свято-Даниловом монастыре.

На одном из заседаний председатель ОВЦС митрополит Смоленский и Калининградский Кирилл обратился к собравшимся с приветствием и поделился своим видением обсуждаемой проблемы.

Участники семинара отметили, что нынешнее время характеризуется не только глубокими переменами в общественно-политической жизни, но и пересмотром систем традиционных ценностей. Причем эти процессы происходят не в отдельных странах, а затрагивают весь мир, не считаясь с границами государств,

и подрывают многовековые традиции и устои общества, порождая смятение в умах.

Именно в этих исторических условиях возникают и развиваются "новые религиозные движения", быстро реагирующие на изменения в обществе, использующие их для расширения сферы своего влияния. Не вдаваясь в обсуждение ложности или истинности их учений, можно утверждать, что они представляют собой серьезный вызов христианским Церквям. Поэтому крайне необходимо изучить вопрос, почему наши современники оказываются в пленах новых религиозных течений, и потребовать, чтобы все сектантские и культовые движения были доступны для публичного обсуждения, чтобы их деятельность проходила открыто.

Методы распространения новых "религий", их навязчивое мессианство, агрессивная миссионерская стратегия и неразборчивость в средствах чужды традиционной практике Церквей и общественным нормам. Поэтому во многих странах они вступают сегодня в конфликт с традиционными Церквями и общественными институтами.

Новые религиозные течения бросают вызов на двух уровнях: богословском и социальном.

Представители многих сектантских и культовых движений утверждают, что истоки их учений коренятся в христианстве. Будучи одержимыми идеей расширения сферы своего влияния, они активно занимаются прозелитизмом, на самом же деле подрывают традицию апостольской веры иискажают христианское богословие и учение Церкви. Эта воинственность сект и культов вызывает серьезные опасения в христианском мире.

В ходе дискуссии по докладам были высказаны мнения, что современные сектантские объединения, в частности "Ассоциация Святого Духа за объединение мирового христианства" ("церковь объединения", "церковь Муна"), носят антихристианский характер.

Отмечалось, что, хотя распространение сект имеет глобальный характер, метод-

ды их работы в странах Восточной Европы, в частности в России, несколько отличаются от тех, которые выработаны на Западе. Так, если в западных странах "церковь Муна" укрепляет свою позицию через активную коммерческую и предпринимательскую деятельность, то в России мунисты делают упор на внедрение в систему государственного образования, на рекламу своего движения объединения через средства массовой информации. Это вызывает тревогу, поскольку в России в течение десятков лет люди были лишены религиозного образования и не в состоянии дать правильную оценку религиозным явлениям, с которыми они сталкиваются, что ловко используют сектанты, выдавая свои ложные учения за христианские.

Вызывает беспокойство и наличие контактов "церкви объединения" с системой образования Российской Федерации, с департаментами образования в разных городах. В частности, внушает серьезные опасения введение в программы многих школ учебника "Мой мир и я", подготовленного муновским "Международным фондом образования". Этот учебник нельзя рассматривать ни как научное, ни как культурологическое изложение истории религии.

Было решено ознакомить работников Министерства образования с результатами работы семинара с целью помочь системе образования сделать правильный выбор при введении христианских дисциплин в программы дополнительного образования.

Были предложены различные методы борьбы с распространением сект: от публичного диалога до принятия общегосударственных актов на основе действующего законодательства.

Участники семинара заявили о необходимости обратить внимание общественности на то, что "церковь объединения" создала организации, названия которых не соответствуют содержанию их деятельности. Среди них "Международный фонд помощи и дружбы", "Христиане мира за единство и социальные действия", "Международный фонд образования", "Международный культурный фонд", "Академия профессоров за мир во всем мире" и др.

Важное место на семинаре заняло обсуждение религиозного контекста, в котором секты ведут работу. Было обращено внимание на то, что их деятельность протекает в рамках активного миссионерства, осуществляемого в том числе и корейскими протестантами. Православная сторона выразила сожаление в связи с тем, что проповедь определенной части корейских миссионеров носит прозелитический характер по отношению к православному населению в России и странах СНГ.

Участники семинара договорились о продолжении совместных действий по выявлению антихристианской сущности сект, о создании общих программ информационной и издательской деятельности, направленной против псевдорелигиозных движений.

## Международная научная конференция "Перевод Библии: лингвистические, историко-культурные и богословские аспекты"

28-29 ноября 1994 года в Москве, в здании Российской Академии наук, состоялась конференция "Перевод Библии", организованная Институтом перевода Библии (Швеция), Отделением литературы и языка Российской Академии наук и Отделом внешних церковных сношений Московского Патриархата.

В открытии конференции как ее со-председатель принял участие председатель Отдела внешних церковных сношений

ний Московского Патриархата митрополит Смоленский и Калининградский Кирилл. В своем слове Высокопреосвященный Кирилл перечислил основные этапы работы по переводу Библии в дореволюционный период, рассказал о предпринятых попытках продолжения этой работы в Санкт-Петербургской (тогда Ленинградской) Духовной академии в 70-80-х годах и поделился соображениями о возможных перспективах нового перевода

Священного Писания на русский язык; при этом особый акцент был сделан на необходимости изучения и научного издания славянского текста Библии.

В работе конференции участвовали директор Института перевода Библии доктор Борислав Арапович (Швеция), академик-секретарь Отделения литературы и языка РАН академик Е. П. Чельщев (сопредседатель конференции), лорд Дональд Когган, в прошлом Архиепископ Кентерберийский, а также лингвисты, переводчики, текстологи и богословы, специализирующиеся в области библеистики.

В докладах и сообщениях был обсужден широкий спектр проблем, связанных с переводом библейских книг на языки народов СНГ; были отмечены конкретные трудности, встречающиеся в работе переводчиков; указано на необходимость создания научных и общедоступных комментариев; выражено пожелание более тесного сотрудничества переводчиков и богословов.

Профессор А. А. Алексеев представил подготовленное к изданию руководимым им Славянским библейским фондом (Санкт-Петербург) совместно с Институтом перевода Библии (Стокгольм) Евангелие от Луки на греческом языке с подстрочным переводом.

От Русской Православной Церкви в работе конференции приняли участие и выступили с докладами архимандрит Ианнуарий (Ивлиев) – "Богословские основы библейского перевода"; игумен Иннокентий (Павлов) – "История переводов Библии на языки России, выполненных под руководством Русской Православной Церкви"; игумен Венедикт (Кантсер) – "Трудности перевода слов, обозначающих время, в корпусе святого апостола Иоанна Богослова"; священник Максим Козлов – "Глаголы "любви" в греческом тексте Нового Завета".

Участники конференции высказали пожелания провести встречу на тему "Вопросы русского перевода Библии".

## Краткие сообщения

23-25 ноября 1994 года Институтом российской истории РАН совместно с Научным советом РАН по теме "Роль религий в истории" проведена международная научная конференция "Монашество и монастыри в России". Кроме российских ученых, в конференции приняли участие представители Русской Православной Церкви, а также ученые из Ближнего и Дальнего зарубежья. Всего было заслушано более тридцати докладов и сообщений. Отрадно отметить, что доклады представителей Русской Православной Церкви и доклады ученых-историков хорошо дополняли друг друга. На первом заседании с докладом выступил митрополит Волоколамский и Юрьевский Питирим.

28-29 ноября состоялась международная научная конференция "Преподобный Павел Величковский и духовная культура Восточной Европы и Балкан его эпохи". Конференция была организована Московской Духовной академией и Научным советом РАН "Роль религий в истории" и приурочена к 200-летию со дня кончины великого подвижника Православия. Заседания первого дня прошли в Троице-Сергиевой Лавре, в Актовом зале МДА. На следующий день участников конференции принимал Институт Российской истории РАН. С докладами и сообщениями выступили игумен Андроник (Трубачев), игумен Иннокентий (Павлов), священник Андрей Михайлов, а также доктора исторических наук Н. Ф. Орешкова, М. С. Мейер, доктор философских наук М. Н. Громов и другие ученые - богословы, историки, философы, филологи.

## **Прощай, добрый пастырь!**

*Слово епископа Новосибирского и Томского ТИХОНА  
перед отпеванием протоиерея Николая Чугайнова (1939-1994)  
25 сентября 1994 года в Вознесенском кафедральном соборе г. Новосибирска*

Дорогие отцы, братья и сестры!

Большая скорбь собрала нас сегодня в этом храме. Мы провожаем в последний путь протоиерея Николая Чугайнова, замечательного человека и доброго пастыря.

Смерть всегда внезапна. Однако у Господа изочтены годы, дни, часы и минуты жизни каждого человека. Как же мы должны ценить это краткое время, отпущенное нам для подготовки к Вечности! "Помни последняя твоя, и во веки не согрешишь" (Сир. 7, 39), — учит нас Священное Писание.

Каждому человеку Господь дает какой-либо талант, дар. Наша задача — развить этот талант и с его помощью принести как можно больше пользы обществу, стране, Церкви и своей душе. Один имеет дар молитвы, другой — учительства. Отец Николай имел дар церковного строителя. По всей некогда обширной Новосибирской епархии им воздвигнуты или отремонтированы храмы, построен в 60-х годах

комплекс зданий Епархиального управления. И сколько времени будут стоять эти здания на земле, столько будут люди помнить об их строителе и молитвенно желать ему блаженной вечности. Он был мирным и дружелюбным человеком, не имел врагов. У него был большой опыт пастырской деятельности, он мог утешить любого скорбящего. Доброе дело само ходатайствует о человеке, умоляя о нем милосердие Божие. Мы верим, что добрые дела отца Николая будут приняты Господом.

Нет человека, который пожил бы на земле и не согрешил, один Бог без греха. Поэтому мы молимся сегодня о том, чтобы Господь простил отцу Николаю вольные и невольные грехи. Приношу искреннее соболезнование родителям покойного, детям и родственникам, духовным чадам. Господь да дарует отцу Николаю Царство Небесное и вечный покой, да упокоит его со святыми. Аминь.

## Слово в день Святителя и Чудотворца Николая

*Слышаша, богоудре Николае, ближнии и дальни величие чудес твоих, яко по воздуху легкими благодатными крылами навыкл еси сущих в бедах предваряти*

(Из Акафиста Святителю Николаю)

Во имя Отца и Сына и Святого Духа!

Возлюбленные о Господе братья и сестры!

Святитель Николай просиял святостью и прославился чудесами в далеких Мирах Ликийских, в краю, овеянном теплым морским ветром, где в декабре, когда мы празднуем память великого угодника Божия, созревают плоды и зеленеет трава. А на российских просторах в это время обычно лежит глубокий снег, воет выюга и трещит мороз. Почему же нет в Русской Церкви ни одного храма, где не было бы особо чтимой иконы Святителя Николая, нет ни одной благочестивой семьи, не хранящей в домашней божнице образ Чудотворца Мирликийского? Какими таинственными путями Святитель Николай, грек малоазиатского происхождения, содался любимым святым русского народа?

Из жития Святителя Николая мы знаем, как часто спасал он попавших в беду скитальцев, как милостив был к узникам. И вот с высот Небесного Царствия взглянул милосердный угодник Божий на Русь, увидел, какие долгие мучительные скитания предстоят русским людям, какие страшные скорби придется им перенести, – и сжался над русским народом, вместе со Христом, ступил на землю Российскую и обошел ее от края до края.

Первый русский князь-христианин Аскольд был крещен во имя Святителя Николая. Не довелось Николаю-Аскольду просветить светом Христовым свое Отечество: князь погиб в результате ко-

варной измены. А через десять веков после него пал жертвой предательства и носивший то же имя последний российский самодержец, благочестивый император Николай II. Над могилой Аскольда равноапостольная княгиня Ольга воздвигла первый на Руси Свято-Никольский храм. А через недолгое время в другой церкви, посвященной Святителю Николаю, в городе Корсуни (нынешний Севастополь), был крещен великий просветитель русского народа, святой равноапостольный князь Владимир, внук святой княгини Ольги. Так, Чудотворец Мирликийский, Святитель Николай стоял еще у колыбели Русской Церкви.

Видя в Святителе Николая могучего Небесного покровителя, молодая Русская Церковь потянулась к нему. И если во время земного жития Святитель Николай спешил туда, где мог защитить невинных и облегчить участь страждущих, то уже из Горнего Царствия на легких благодатных крылах летит он к ждущим его засступления. Мирликийский Чудотворец оберегал русские города и села от бедствий и нашествий. Так было с городом Можайском: в память явленного им там чуда, на знаменитой Можайской иконе Святитель Николай изображен держащим в одной руке охраняющий меч, а на ладони другой – спасенный им город со всеми его башнями и домами. А скольких скитальцев сохранил милосердный Святитель от дорожных невзгод! Стоило засыпанным бураном странникам взмолиться к Святителю Николаю об избав-

лении – и над снежными заносами появлялась фигура светлого старца в архиерейском облачении, указывавшего верный путь. Стоило погибающим в бурных волнах мореходам помянуть Николу-угодника – и по водам спешил к ним Святитель Николай, утихомиривая разбушевавшуюся стихию. В свое время Мирликийский архипастырь немало странствовал по морям, потому особенно заботился о моряках и рыбаках, и русский народ дал ему ласковое прозвание "Никола Мокрый". Своим покровителем считали его и ремесленники – так, московская кузнечная слобода воздвигла церковь "Николы Кузнеца", ныне в этом храме один из лучших приходов первопрестольного града.

Чудотворец Николай был первым святым, о котором узнавали русские дети, он становился их защитником и хранителем. К числу самых известных чудес Святителя Николая принадлежит случай, когда он воскресил утонувшего ребенка и положил его перед своим образом на хорах киевского Софийского собора. Среднеазиатской епархии уже в новейшее время им было явлено умилиительное чудо – в городе Бишкеке упавшего с балкона третьего этажа мальчика подхватил на руки "дедушка с иконой" – Святитель Николай.

Всеноардная любовь к великому Святителю нашла отражение в установлениях Русской Православной Церкви. Воспоминание о нем вошло в состав недельного богослужебного круга: каждый четверг наша Церковь особо прославляет память Святителя Николая. Когда мощи Мирликийского Чудотворца были перенесены в итальянский город Бари (Барграт), из всех Поместных Церквей память об этом дне стала праздником в Российской Церкви. В начале нынешнего столетия по России был объявлен сбор средств на то, чтобы построить в Бари, где покоятся мощи Святителя Николая, русский православный храм. Тогдашний правящий епископ Туркестанский Дмитрий (Абашидзе) также обратился с призывом к своей пастве – и, услышав имя любимого святого, беднейшая из епархий Церкви Российской внесла щедрые пожертвования, – свою лепту вдовицы.

Во времена римских гонений неколебимый исповедник Имени Христова Святитель Николай претерпел заключение в темнице, и там явился он мудрым утешителем своих братьев по узам. С тех пор он ободряет и дарует надежду людям, томящимся в неволе. Издревле в России узники острогов и каторг тепили свечи, возносили молитвы пред образом Святителя Николая. В большевистских лагерях уже не было ни икон, ни свечей. Но сколько заключенных там легло в безымянные могилы, храня на груди маленькие образки Чудотворца Николая, с надеждою на воскресение в блаженной вечности!

Святая Церковь именует великого Мирликийского архипастыря образом кротости. Да, истинный последователь и подражатель Христа Спасителя, Святитель Николай, подобно Божественному Учителю, был кроток и смирен сердцем (Мф. 11, 29).

Если нам с вами и доведется сделать какое-то доброе дело, то мы обязательно похвалимся этим или уж, по меньшей мере, погордимся этим в сердце своем. Нетаков был угодник Божий, Святитель Николай. Вот, со страниц его Жития перед нами предстает фигура человека, который идет по ночному городу, осторожно оглядываясь. Кто это – вор, злоумышленник, заговорщик, боящийся расплаты за преступления? Нет, это святой Николай, только что бросивший деньги в окно дома бедняка и теперь опасающийся, как бы об этом не узнали: как другиебегают от чумной заразы, так бежал угодник Божий от мирской славы и почестей. Раздав свое богатое наследство нуждавшимся, становясь все более известным за свое воздержание и благочестие, он скрылся из родных мест от этой известности. В Миры Ликийские, где никто не знал, святой Николай пришел как бесприютный нищий. В смиренных лохмотьях нищеты вошел он в мирликийскую церковь, но вышел из храма в архиепископском облачении, повинуясь непреложной воле величивающего его Господа.

Приняв церковную власть над Ликийской митрополией, Святитель Николай остался так же скромен и тих, кроток и смиренномудр. С готовнос-

тью он прощал и миловал, терпеливо увещевал грешников, любовно наставлял паству. Уста его, проповедующие слово Божие, Житие называет медоточивыми.

Однако мягкость образа кротости в святой душе Мирликийского архипастыря сочеталась с незыблемой твердостью правила веры. На Никейском Соборе, когда Святитель Николай противостоял еретику Арию, в его речах был уже не мед увещания, но огонь праведного гнева. Так велико было его негодование, что Святитель Николай даже ударили по ланиту соратителя Христова стада. Поступок этот показался участникам Собора столь "некорректным", что они решили лишить Мирликийского Святителя архиерейства. Но в ту же ночь многим епископам было видение: Христос Спаситель и Мать Божия возлагают на Святителя Николая омофор – и все поняли, что гнев его был священным.

Мы знаем, что Святитель Николай миловал своих врагов, ходатайствовал пред Господом о прощении даже тех, кто замышлял убийство невинных. Почему же так непримирим был кроткий архипастырь с Арием – человеком, известным чистотою своей жизни, остротою ума и виновным "только" в том, что имел "особое мнение" о христианстве и растрогранял его?

Не бойтесь убивающих тело и потом не могущих ничего более сделать... бойтесь того, кто... может ввергнуть в геенну... того бойтесь (Лк. 12, 4-5), – говорит Господь наш Иисус Христос. Раскольники и еретики, разрушая единство Церкви, тем самым посягают на Пречистое Тело Спасителя, пытаясь растерзать Его, расчленить на части. Подобно древним богоубийцам-фарисеям, они дляят и дляят страдания распятого за нас Сына Человеческого, обрекая аду множество искупленных Им душ. Тонкая отрава лжеучений опаснее грубых приманок порока, ибо она может соблазнить и увлечь в вечную пагубу даже тех, кто стремится к истине и праведности.

Находившийся в прелести высокумия Арий был не просто грешником, еще способным к покаянию. Возгордившись своими талантами, Арий дошел до того, что превратился в слепое орудие диаво-

ла. Вот почему столь гневно восстал против него Святитель Николай – так мужественный пастырь защищает свое стадо от кровожадного волка.

А разве ныне в наших городах и селениях не явились во множестве новейшие арии и нестории, еретики, раскольники и сектанты? Повсюду – в клубах и на стадионах, в домах и на улицах – заражают эти волки в овечьих шкурах ядом лжеучений нашу паству, совращают с пути спасения наших братьев и сестер. А что же мы? Конечно, и речи нет о том, чтобы раздавать пощечины. Чтобы иметь право на подобное деяние, надо обладать святостью Мирликийского подвижника, а мы слабы и обременены грехами. Но для чего доверено нам слово Божие, зачем вверена истина Святой Церкви Православной? Как далеко нам до пламенной ревности по Боге, явленной Святителем Николаем, как равнодушны мы, осмеливающиеся называть себя христианами, к сокровищу веры и душам наших близких. Нам недосуг углубиться в изучение Священного Писания, без чего невозможна полемика с еретиками. Нам некогда ознакомиться с противосектантской духовной литературой. Мы ленимся разомкнуть уста для проповеди слова Божия, и оттого место православного учения в людских умах занимают протестантские суррогаты. Не к нам ли относится грозное предостережение Божие: как ты тепл, а не горяч и не холоден, то извергну тебя из уст Моих (Апок. 3, 16)? Да вразумит нас Господь, да ниспошлет нам хоть толику той огненной ревности и той каменной крепости, с какими отстаивал веру Христову Святитель Николай Мирликийский!

Дорогие во Христе братья и сестры!

В душе Святителя Николая, как в чистейшем зеркале, отразились все христианские добродетели. В земном житии он был щедрым благотворителем и мужественным исповедником, молитвенником и постником, опорой слабых и защитником обиженных, исполненным Христовой любви, многознающим наставником. Та величественная простота, с которой проходил земной путь Святитель Николай, является вдохновляющим примером для всех христиан.

Многие храмы нашей епархии освя-

щены во имя Святителя Николая – среди них соборы столичных городов Ашгабата и Душанбе, храмы в Кагане и Гулистане, церкви сельских приходов. Единственная пока в епархии иноческая обитель, ташкентский женский монастырь, также носит благодатное имя Мирликийского Чудотворца.

В далеком итальянском городе Бари покоятся мощи Святителя Николая, Чудотворца Мирликийского. Вот уже более шестнадцати веков источают святые его останки благоуханное миро. И после окончания земного своего странствия продолжает Святитель Николай посрамлять тех суемудрых проповедников, которыеискажают догматы веры, отрицают чудеса Господни, отвергают почитание святых угодников Божиих. А для верных последователей Господа Иисуса Христа это непрекращающееся чудо мироточения – знак неоскудевающей благодати

Божией, готовой излиться на каждого прибегающего ко Спасителю с верою и надеждой.

Возблагодарим же Господа за то что Он сподобил нас называться чадами Невесты Христовой, – Церкви Православной, находящейся под Покровом Пречистой Богородицы и покровительством святых угодником Божиими. И ныне, в день памяти одного из славнейших подвижников Господних, Святителя Николая Мирликийского, обратимся к нему с теплым прошением: О, всеблагий отче Николае, пастырю и учителю всех, с верою притекающих к твоему заступлению, скоро потишия и избави Христово стадо от волков, губящих его; огради и сохрани нас святыми твоими молитвами. Аминь.

Архиепископ Ташкентский  
и Среднеазиатский ВЛАДИМИР

### Тропарь Святителю Николаю, глас 4:

Правило веры и образ кротости, воздержания учителя яви тя стаду твоему, яже вещей Истина. Сего ради стяжал еси смиренiem высокая, нищетою богатая, отче священноначальниче Николае, моли Христа Бога спастися душам нашим.

### Кондак, глас 3:

В Мирех, святе, священодействитель показался еси, Христово бо, преподобие, Евангелие исполнив, положил еси душу твою о людех твоих и спасл еси неповинныя от смерти. Сего ради освятился еси, яко великий тайнник Божия благодати.

### На стиховне стихира, Слава, глас 6. Иоанна монаха:

Человече Божий и верный рабе, слуго Господень, мужу желаний, сосуде избранный, столпе и утверждение Церкви, Царствия наследниче, не премолчи, вопия за ны ко Господу.

## Жизнь святого Антония Великого

### ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ

В 341 году преподобному Антонию исполнилось девяносто лет. Однажды, находясь в своей пустынной пещере, он подумал: "Раньше меня никто из иноков не селился в таких местах". Но Господь сказал ему на это: "Антоний! Есть один раб Мой, который пришел сюда в тот год, когда ты только родился, и он совершил тебя. Если хочешь, Я покажу тебе его. Ступай в пустыню, на восток. Спеши – Я скоро возьму его".

Антоний взял посох и пошел. Но прямо на восток пути не было – неприступные скалы тянулись длинной грядой вправо и влево за его горой. Пришлось идти в обход. Вышел же он, не взяв ничего – ни воды, ни хлеба. Целый день шел он по раскаленному песку, и только к ночи увидел проход в скалах. За ночь он обогнул каменную гряду и решил идти с обратной ее стороны, как бы назад к своей горе. "Там-то я и начну свой путь на восток", – думал он. К исходу следующего дня он увидел гиену, которая бежала впереди него и оглядывалась, как бы приглашая его идти за ней. Это, несомненно, был знак от Господа. Идя за зверем, Антоний пробирался в глубину скал, а потом начал подниматься по извилистым уступам на гору. Лишь к утру взобрался он почти на вершину и увидел расселину, где росла финиковая пальма, из-под которой выбивался, журча, источник. Тут же, в скале, было углубление – Антоний вошел и увидел покерневшую от времени дверь. На его стук никто не отозвался, но он знал, что отшельник там и затворился от него. Антоний встал на колени и начал молиться перед закрытой дверью ко Господу, чтобы Тот сподобил его увидеть святого человека. Несколько часов он так молился. Потом начал просить отшельника:

– Раб Христов! Отопри мне дверь, ведь ты знаешь, кто я и Кто привел меня к тебе. Недостоин я видеть твоё святое лицо, но я не уйду, скорее умру.

– Не хвались, что пришел умирать ко мне, – сказал отшельник, открывая дверь.

– Антоний!

– Павел!

Они никогда не видели друг друга и не слышали друг о друге ничего, но каждый назвал другого по имени. Они обнялись. Павел был старше Антония на двадцать пять лет. Одежды на нем не было – только опоясание из листьев пальмы. Седая борода его спускалась ниже пояса, седые волосы головы покрывали спину и грудь. Он жил здесь в одиночестве девяносто лет, ни одного человека не видев за эти годы.

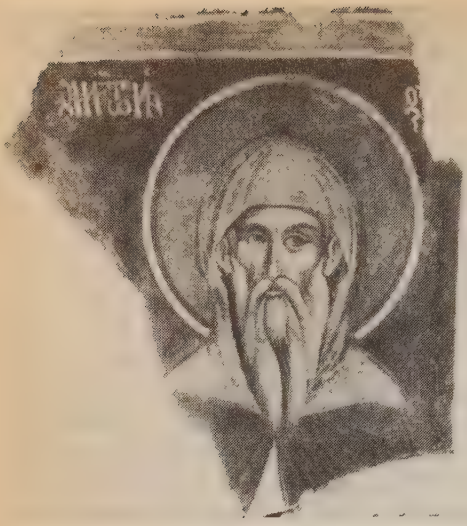
– Радуйся, Павел, избранный сосуд и огненный столп, житель сей пустыни! – сказал Антоний, когда они сели у источника.

– Хорошо, что ты пришел сюда, солнце, просвещивающее Вселенную, наставник спасающихся, – отвечал Павел. – Но зачем ты предпринял столь тяжелое путешествие, идя ко мне, грешному? Ну, и кого ты увидел? Дряхлого старика, готового уже рассыпаться в прах... Скажи, однако, как живут теперь люди?

– Твоими молитвами, – отвечал Антоний, – Церковь Православная стоит и прославляет Господа нашего Иисуса Христа.

Затем Антоний попросил Павла поведать ему историю своей жизни.

– Она весьма коротка, несмотря на мое долголетие! – сказал Павел. Я родился в Фиваиде в царствование императора Александра Севера. Отец и мать мои были христианами. Они имели немалое богатство, а поэтому могли послать меня в огласитель-



Преподобный Антоний Великий  
Фреска из музея Андрея Рублева

ную христианскую школу в Александро-Римскую. Будучи любознательным юношей, изучил не только Священное Писание и святых отцов наших, но и греческую и римскую премудрость. У меня была сестра. Родители, умирая, разделили имение между нами. Муж моей сестры был нечестивый человек – он задумал предать меня, как христианина, городскому правительству на мучения, а потом завладеть тем, что родители мои оставили мне. В это время шло страшное гонение на христиан от императора Декия, и в Фиваиде многие гибли от истязателей, исповедуя Христа. Я не хотел, чтобы из-за меня сестра страдала и чтобы муж ее совершил злодеяние – отдал им все, взял хлеба и воды и ушел в пустыню. Сам Господь назначил мне место обитания здесь, дал мне воду и финики.

Но девяносто лет одиночества! Как же он жил все это время?

И вот, когда солнце приблизилось к закату, вдруг прилетел ворон и положил между Антонием и Павлом круглый хлеб.

– Вот, Господь устроил нам трапезу, – сказал Павел. – Семьдесят четыре года ворон носит мне каждый день по хлебу вдвое меньшему, чем этот, посланный ради тебя.

Велики, значит, были подвиги преподобного Павла! Ангельское, а не человеческое житие вел он в пустыне, подражая пророку Илии и Иоанну Крестителю. Никто не видел этого жития, но Церковь ведает его в подробностях и так поет о святом Павле Фивейском: “многие болезни” подъял он, “погубляя тернии страстей”, живя в пустыне “в пених и пощених, молитвах же и бдениях… плотская восстания увядая постыдством”, “пещи страстей угасая росою воздержания”, “в страхе Божием себе пригвоздив”, “огнем любви Божией терние страстей попалив”, “Ангелов односельник”, “жилище Духа”, “выпшним Силам собеседник”, святой Павел “дерзновение к Богу стяжал”, “сподобился получить жизнь присносущную”, “раем соделал пустыню”.

Преподобные беседовали всю ночь. Утром же Павел сказал:

– Я давно, брат мой, знал, что ты обитаешь в этой пустыне, и даже хотел, чтобы Господь соединил нас для совместного жития, дабы мы едиными устами славили Его. Но вот пришло мое время, Господь послал тебя ко мне для того, чтобы ты склонил мое грешное тело, предал бы персть персти.

– Не оставляй меня, отец, одного! – воскликнул Антоний, – позволь умереть вместе с тобою.

– Ты должен не о себе заботиться, – ответил Павел, – а о тех учениках своих, которых у тебя тысячи. Может быть, ты и готов последовать за агнцем на небеса, но польза братии требует твоего присутствия здесь. Смиряйся. А теперь пойди к себе на гору и принеси мне мантию, подаренную тебе архиепископом Афанасием, когда он жил у тебя, будучи в изгнании. Ею ты покроешь мое тело.

Подавился Антоний: как это старец знает и об Афанасии, и о том, что он подвергся гонениям, жил в пустыне… И тотчас пустился в дорогу. Но не за мантией отправил его преподобный Павел – пришел его час, и он желал умереть, как и жил, в одиночестве, на глазах у единственного Бога.

Антония возле его горы встретили Аматас и Макарий, ученики его, пришедшие из Египта:

– Где ты был, отче?

– Горе мне, дети мои, – отвечал Антоний со слезами, – горе мне, грешному мнимому

му иноку... Ведь я только называюсь иноком, а ничего не достиг! Я, дети мои, видел настоящего инока в пустыне... Его зовут Павел, а место, где живет он, есть рай.

Макарий и Аматас начали просить о том, чтобы он рассказал об этом пустыннике подробно, но он, приложив палец к устам, сказал:

– Всему свое время: время молчать и время говорить, как сказано у Екклезиаста.

Он взял мантию и тотчас пошел, так как боялся, что святой старец умрет в его отсутствие. На другой день, когда Антоний уже обогнул скалистую гряду, он вдруг увидел яркий свет в небе и услышал дивное пение – он остановился, пораженный, и увидел в этом свете сонмы крылатых ангелов, а среди них – да, он узнал ее! – душу преподобного Павла, сияющую ангельской чистотой. Ангелы возносили ее на небо. “Зачем ты покинул меня, Павел! – со слезами воскликнул Антоний. – Что же не дал мне последнего целования?” Он пал на землю и от великой скорби посыпал голову песком. Однако, собравшись с силами, встал и пошел вперед – ведь Павел сказал ему, что он должен похоронить его. Он сам потом рассказывал, что какая-то дивная сила понесла его над землей и в мгновение ока достиг он пещеры почившего старца. Он увидел Павла стоящим на коленях с воздетым горе лицом и руками. У Антония мелькнула мысль, что душа Павла была возвращена, он встал рядом с ним на колени и, подняв руки, тоже стал молиться, не произнося слов, как и Павел. Но по прошествии часа он понял, что старец мертв. Тело святого и по смерти поклонялось Богу.

Антоний начал петь погребальные песнопения, обвил тело старца принесенной мантией, положил его под пальмой и плакал над ним. Но вскоре вспомнил, что не принес с собой лопаты, чтобы вырыть могилу, и у Павла в пещере не оказалось ничего такого... И тут совершилось истинное чудо. Недаром забыл он о лопате – Господь попустил это ради прославления великого раба Своего. Вдруг раздалось какое-то жалобное рычание и из пустыни пришли два льва, которые, не обращая внимания на Антония, подошли к телу святого, полизали его и легли с двух сторон, продолжая как бы стенать от горя... Это были пустынные друзья преподобного Павла. Потом они встали, отошли немного в сторону и начали когтями рыть землю. Скоро готова была могила. “Господи, – сказал Антоний, глядя на львов, – без Твоей воли не падают на землю ни птица, ни лист с дерева. Подай, как Ты знаешь, Свое благословение этим зверям”.

Исполнив свое дело, львы ушли в пустыню. Антоний же с подобающим случаю пением предал тело святого старца, первого пустынножителя, земле. Всю ночь он пробыл у могилы в слезах и молитве, а утром, взяв сплетенную из листьев пальмы одежду преподобного Павла, пошел на свою гору. Встретившим его Макарию и Аматасу он рассказал о преподобном Павле, прося их не скрывать этого и от других, ибо Богу было угодно прославить великого отшельника, раба Своего, после его смерти.

Постоянно помнил преподобный Антоний и о своей кончине. Несмотря на то, что он во всем православном мире славился как чудотворец и прозорливец, как целиитель душ и телес человеческих, как великий наставник монахов, он, считая себя грешным и недостойным, трепетал при мысли о том, как предстанет перед Господом, как встретят его душу ангелы Божии, не выйдут ли ей навстречу и ангелы сатаны...

Однажды перед вкушением пищи он встал на молитву и вдруг почувствовал, что как бы вышел из своего тела и кто-то невидимый подхватил его и понес ввысь... Они летели по воздуху... И там время от времени возникали какие-то страшные видения, которые растопыривали руки, не давая им лежать далее и спрашивая, не подлежит ли Антоний отчету перед ними, пусть-де расскажет о своих грехах от самого рождения своего... Путеводитель Антония на это отвечал: “Что было от рождения его, то изгладил Господь. Ведите счет с того времени, как сделался он иноком и дал обет Богу”. Те приходили в замешательство, так как никаких грехов у Антония, не прощеных Господом, не нашлось, и путь освобождался... Но затем почувствовал он, что как бы стремглав спускается вниз и входит в себя, стоящего на молитве перед вкушением пищи...

И второе видение было Антонию. Однажды он вел беседу с пришедшими к нему иноками о состоянии души по смерти человека. Был уже вечер. И вот голос свыше – ему одному слышанный – сказал: “Антоний! Выди из келлии и посмотри”. Он выпил и

увидел стоящую вдалеке, касаясь головой облаков, гигантскую фигуру страшного вида с несоразмерно длинными руками. Как и страж, встречавший душу Антония в том видении, этот простирая в стороны руки, стараясь заградить путь неким светлым существам, восходящим от земли. Вот некоторые миновали его и востекли ввысь... А иных он ударами рук сбивал обратно на землю. На взлетающих ввысь великан скрежетал злобно зубами, а при виде падающих улыбался.

Все это Господь открывал Антонию для того, чтобы он мог предостерегать других, призывая их к бодрствованию, молитве и очищению совести своей.

Часто ученики преподобного просили его: "Скажи нам, отче, слово на пользу душевную". И это говорили не какие-нибудь новоначальные, а уже умудренные благодатью Божией Памво, Аматас, Пахомий, Аммон, Макарий. Нельзя сказать, чтобы они не знали ответа на то, о чем вопрошали, но спасительное слово всегда ново и самое простое просто только для не ведающих всей его глубины.

Авва Пимен спросил о том, что есть великий подвиг духовный.

"Великий подвиг для человека, — отвечал старец, — раскаяние в грехах своих перед Богом и ожидание искушений до последнего издохания. Никто без искушения не может войти в Царство Небесное, не будь искушений — никто не спасется".

Памво спросил попросту: "Что мне делать?" Антоний отвечал: "Не надейся на свою праведность. Не жалей о том, что прошло, и обуздывай язык и чрево"

Некто выразил мнение, что подвижничество есть прямой путь к спасению. Ответ был такой: "Есть люди, которые изнурили тело свое подвижничеством и, однако же, удалились от Бога, так как не имели рассудительности".

Один брат сказал авве Антонию: "Помолись обо мне". "Ни я, ни Бог не поможет тебе, — отвечал тот, — если ты сам о себе молиться не будешь".

Кто-то попросил Антония изъяснить одно место из Книги Левит. Он молча встал и вышел в пустынью, а за ним последовал Аммон, который и рассказал, что видел: отошел старец на далекое расстояние, воздел руки и воскликнул: "Боже! Пошли Мое ся, чтобы он объяснил мне то, о чем меня спрашивают!" И был с неба голос, которому Антоний внимал. Но Аммон хотя и слушал, но ничего не понял.

Братий он так поучал:

"Всегда имейте страх Божий, помните Того, Кто "мертвит и живит". Возненавидьте мир и все, что в нем, возненавидьте всякое плотское ублажение, отрекитесь от этой жизни, дабы жить для Бога, помните то, что вы обещали Богу, ибо Он взыщет вас все в день суда. Алкайте, жаждайте, наготуйте, бодрствуйте, плачьте, воздыхайте в сердце своем, испытывайте себя, достойны ли вы Бога, презирайте плоть, чтобы спасти вам души свои".

Спросили старца: какая добродетель труднее для исполнения?

— Кузнец, взяв кусок железа, — отвечал тот, — наперед смотрит, что можно из него сделать: серп или меч. Так и мы должны с рассуждением подходить к своему деланию, чтобы не напрасно трудиться.

Тroe из дальнего монастыря раз в год приходили к Антонию. Двое из них усердно спрашивали его о помыслах и о спасении души, а третий всегда молчал. Через несколько лет старец сказал ему:

— Ты столько времени ходишь ко мне и ничего не спрашиваешь.

— Для меня, отче, — отвечал тот, — довольно и смотреть на тебя!

Спросили его монахи о ближнем — чего можно ждать от него?

— От ближнего зависит и жизнь и смерть наша, — был ответ, — ибо, если мы приобретаем в нем брата, то приобретаем Бога; если же соблазняем брата, то грешим против Христа.

Авва Аммон сказал Антонию:

— Я не менее тебя подъемлю трудов, но твое имя прославлено больше.

— Это потому, что я люблю Бога больше, чем ты, — отвечал тот.

— Можно ли достичь совершенства в любви? — спросил Пахомий.

— Человек не может быть истинно добрым, — отвечал старец, — как бы того ни желал, если не вселится в него Бог. Ибо никтоже благ, токмо Господь.

– Почему труден подвиг молчания? – был вопрос.

– Кто молчит, пусть не думает, что проходит какую добродетель, а пусть думает, что недостоин говорить. Во втором Бог помогает к добру, а в первом бесы – к погибели.

Спросили его о терпении.

– Оно столько нужно подвижнику, – отвечал Антоний, – что коль скоро его нет, то и сам он никакой цены не имеет.

Было спрошено: Отчего падают монахи?

– Молил я Бога, – сказал старец, – показать мне, какой покров окружает и защищает монаха. И Господь показал мне инона, окруженного огненными лампадами, и множество ангелов блюли его как зеницу ока, ограждая мечами своими. Тогда я вздохнул и сказал: “Вот что дано монаху...” И, несмотря, однако, на то, диавол одолевает его, и он падает. И услышал я голос милосердого Бога: “Никого не может низложить диавол, не имеющий никакой силы после того, как Я, восприняв человеческое существо, сокрушил его власть. Но человек сам от себя падает, когда предается нерадению и попускает своим похотям и страстям”. Я спросил, всякому ли монаху дается такой покров? И мне было показано великое множество инонов, огражденных такою защитою. Тогда воскликнул я: “Блажен род человеческий, и особенно иночество, что имеет Господа, столь человеколюбивого!”

Потом он прибавил: “Я знаю монахов, которые после многих трудов пали и подверглись безумию, потому что понадеялись на свои дела и презрели заповедь Того, Кто сказал: “Вопроси отца твоего и возвестит тебе”. Святое Писание еще говорит: “Имже несть управления, падают аки листвие и Без совета ничего нетвори”. Монах должен спрашивать старца, сколько шагов ему делать в келлии и сколько капель воды выпивать. Однако, если кто, пусть и сам старец, укажет ему нечто противное Божественным заповедям, должно ответить: “Аще праведно есть тебя послушать паче, нежели Бога?””

Каждый из инонов помнил тот устав, который преподобный Антоний дал отшельникам. И там говорится о послушании: “Совершенство подвига твоего есть послушание, и добро человеку, если он несет иго Господне от юности – служит и повинуется”; “Не будь непослушен, иначе будешь орудием и сосудом всех зол и неправд”; “Со смиренiem и плачем проси отца своего, чтобы он наставил тебя в том, чего еще не знаешь, – и не будешь постыжен”; “Добрым нравам учись каждодневно у старших своих”; “Всячески заботься о том, чтобы благословение старцев монастыря почивало на тебе”; “Не скрывай от отца своего греха, сделанного тобою”.

Смиление – такое оружие монаха, против которого не может стоять враг. Антоний так говорит о нем в своем уставе: “Возлюби смиление, и оно покроет все грехи твои”; “Не ходи с гордыни, но ходи со смиренными”; “Будь во всем смирен – в осанке, в одежде, в сидении, в стоянии, в походке, в лежании, в келлии и везде”; “Приучи язык свой говорить “Прости мне”, и придет к тебе смиление”; “Смиление есть не что иное, как всех людей почитать лучшими себя. Твердо держи в уме, что ты виновен во многих грехах, голову свою держи опущенной долу, а язык твой пусть будет готов сказать тому, кто нанесет тебе обиду: “Прости мне!” Постоянным же предметом помышления твоего да будет смерть”; “Прежде всего не считай себя чем-либо, и это породит в тебе смиление, смиление же породит здравомыслие, оно же рождает веру, вера – упование, оно любовь, а любовь рождает повиновение, которое произведет твердость в доброделании”.

Не только монахи приходили к Антонию. Прослышиав о его уме, стали приходить к нему языческие философы. Раз пришли двое таких, думая его искусить. Он же вышел к ним и через переводчика, инона Крония (так как не говорил по-гречески), сказал:

Зачем подъяли вы труд этого путешествия для беседы с человеком несмысленным?

Мы, – отвечали ге, – слыхали другое, а именно то, что вовсе ты не несмысленный человек, но весьма умудренный.

Еслишли вы к человеку несмысленному, то напрасен труд ваш. А если почитаете

те меня мудрецом, то будьте такими же, каков я, потому что хорошему должно подражать. Если бы и я пришел к вам, то вам бы стал и подражать. Но не я к вам, а вы ко мне пришли, а я христианин.

Подивились философы таким мудрым речам и поспешили удаличься. Спустя какое-то время пришли другие, которые, зная, что Антоний не учился грамоте, собирались его посрамить. Антоний же, прежде слов их уразумев их намерение, сказал:

— Ответьте мне, что явилось раньше: ум или письмена — и что из этого дало начало другому: письмена ли создали разум, или разум произвел письмена?

— Ум — изобретатель письмен, — отвечали они.

— Итак, в ком здравый ум, тот может и не нуждаться в письменах, — сказал старец.

Ушли и эти. А потом явились на Антониеву гору и еще такие же, целой толпой! Искусными, хитро составленными вопросами начали они допытываться у Антония, что есть основание веры христианской и что есть Божественный Крест, с явным намерением посмеяться и над верой и над Крестом. Преподобный не прогнал их, но решил пристыдить и начал такую речь:

— Что лучше и приличнее: почитать ли Крест Христов или превозносить прелюбодеяния и всякие преступления ваших “богов”? Проповедуемое у нас есть знак величайшей добродетели и презрения к смерти, а чему учите вы, то заражено крайним непотребством. И что лучше: говорить и веровать, что Бог Слово принял на себя человеческую плоть, чтобы нас, людей, вознести на небо, или чтить “богов”, которым вы уподобляете бессловесных животных и пресмыкающихся? Как же осмеливаетесь вы смеяться над нами, утверждающими, что Сын Божий без какого-либо ущерба для Своей божественной природы начал быть тем, чем не был, когда сами, сводя душу с неба, поселяете ее не только в тела человеческие, но и в змей и животных, и перемещаете ее то туда, то сюда, и утверждаете, что она переселяется иногда в человека, иногда в птицу, иногда в четвероногое? Наша вера говорит о пришествии Христовом для спасения людей. А если говорить о Кресте, то что можно признать лучшим: претерпеть ли крестную смерть по злоумышлению богоубийц или странствовать попусту подобно вашим изидам и озирисам, измышленным лжецами, — не совестно ли рассказывать другим басни о Сатурне, пожирающем собственных детей? Отчего же, посмеявшись Кресту, не удивляйтесь Воскресению? Почему умалчиваете о верно засвидетельствованных Писанием чудесах, которые творил Господь на земле, возвращая зрение слепым, хождение хромым, чистоту прокаженным, жизнь умершим? Читайте наше Писание без предубеждения! Дела, совершенные Христом, доказывают, что Он — Бог. Но что можете вы сказать о своих “богах”, кроме того, что они свирепы, распутны, вероломны и прочее? А если вы скажете, что они символы: Гефест — огня, Гера — воздуха, Аполлон — солнца, Артемида — луны, Посейдон — моря, то и здесь окажется, что служите вы твари, ибо все названное сотворено Богом. Если же тварь показалась вам прекрасной, то и удивлялись бы ей, но не обожествляли бы ее! Вы воздаете честь не Зодчemu, а зданию.

Услышав все это от Антония, философы смущались и переглядывались между собой, не зная, что сказать. Антоний, улыбнувшись, спросил их:

— Вы всегда требуете доказательств от разума и хорошо владеете искусством спора. Но скажите, каким образом приобретается точное познание о вещах, главное ведение о Боге: посредством ли доказательств от разума или действием чистой веры? Что первоначальнее: действенная вера или доказательство от разума?

— Вера первоначальнее, — отвечали они, — она и есть точное знание.

— Так! — воскликнул Антоний. — Хорошо вы сказали! Вера происходит от свойства души, а диалектика — от искусства ее изобретателей. Итак, в ком есть вера, тому не нужны доказательства. Веру же дает Бог. И истинно слово мое, ибо вот мы, не учившись письменам, веруем в Бога и слово Божие, запечатленное в Писании, нам ведомо. А разве не очевидно для вас и то, что никакой христианин еще не совратился в язычество, но великое множество язычников стали христианами? Ваше красноречие не может положить преграды учению Христову. С какого времени сокрушилось ваше лжесоверие и стало иссякать, как вода в песке, так что и страшные гонения на христиан-

не поддержали в нем жизни? Не с того ли, как явился миру Крест Христов? И ведь ваша вера никогда не была гонима.

Антоний умолк и, оглядев собравшихся, увидел, что среди них двое бесноватых. Он подозвал их к себе и сказал язычникам:

— Или вы каким хотите искусством или чародейством, призвав на помощь идолов своих, изгоните из этих несчастных вселившихся в них злых духов, или, если не можете, смотрите и увидите силу Креста Христова.

Те молчали. Выждав немного, преподобный начал молиться, воздев руки, Господу нашему Иисусу Христу, потом знаменовал одержимых крестным знамением, и бесы оставили их.

— Сие совершаet Христос, а не я, — сказал Антоний.

В глубоком раздумье ушли эти философы с горы христианского отшельника.

Приходили к Антонию и ариане, желавшие побеседовать с ним, но он ни единого слова слышать от них не хотел, а тотчас приказывал им убираться прочь. Одному ученику своему, по имени Пелузиан, он так говорил о подобных: “Когда встретишь человека, который, любя спорить, вступает с тобою в борьбу против истины и очевидности, то, прекратив спор, уклонись от него, совсем окаменевшего умом. Ибо, как дрянная вода портит желудок, так и злые беседы растлевают ум и сердце”.

Однажды сидел преподобный Антоний среди братий, занимаясь плетением корзин, но вдруг руки его опустились, он обратил неподвижный взор на небо и замер, а через какое-то время слезы потекли из его очей, хотя он и не шевелился и как бы не видел и не слышал ничего вокруг. Очнувшись, он продолжал плакать и начал молиться с коленопреклонением. Все, кто был тогда на горе, пришли в страх и трепет, но некоторые нашли смелость приступить к нему с просьбой открыть им то, что он увидел, ибо явно было ему чудесное видение.

— Лучше бы было, дети мои, — сказал он, — умереть, чтобы не видеть приближающегося бедствия. Неизъяснимое бедствие надвигается на Церковь Христову, будет она предана людям, подобным скотам... Видел я алтарь храма Господня, в котором было множество мулов, которые, окружив святой престол, лягали его копытами, топча все, что падало с него... И слышал я голос свыше: “Осквернен будет жертвенник Мой!”

Так открыл Господь старцу за два года, что на Церковь Христову надвигается новая волна арианских бесчинств, на сей раз беспримерно лютых... Ариане сумели добиться большой власти. Они нашли общий язык с язычниками — например, как и они, начали ходить в храм с пальмовыми ветвями в руках и хотели возвести это в правило, силой заставляя православных делать так.

— Но, дети, не унывайте, — продолжал Антоний. — Возвращена будет Церкви ее лучезарная слава, а сохранившие среди гонений веру православную будут сиять светом благодати Христовой. Змеи уползут в норы свои. Только блодитесь от общения с арианами! Учение их — от отца их, диавола, который есть отец лжи.

В то время жил в Египте один военачальник по имени Валакий, которого ариане не только склонили на свою сторону, но и подвигнули на беспримерную жестокость по отношению к православным. Хватая иноков и дев, посвятивших себя Богу, он обнажал их тела и приказывал бить кнутами. Антоний, желавший спасения всем, призывал и Валакия к исправлению. Ему было открыто, что Господь вскоре уже не захочет терпеть лютости этого военачальника. “Вижу грядущий на тебя гнев Божий, — написал он Валакию. — Перестань гнать православных, иначе скоро постигнет тебя страшная гибель. Меч уже висит над твою головой”. Валакий бросил это письмо на землю и оплевал его. “Поелику заботишься о своих монахах, дойду я и до тебя, Антоний!” — написал он в ответ.

Всего через пять дней после этого Валакий с епархом Несторием поехали верхом из Александрии в местечко Херсум. Коней Валакий выбрал для поездки самых смиренных. Но в пути они вдруг стали играть друг с другом, кусаться, взбрыкивать задними ногами и тот конь, на котором сидел Несторий, вдруг начал хватать зубами Валакия и изгряз ему ногу, так что Валакия без памяти принесли в город и на третий день он

умер. Несторий и все прочие поражены были столь скорым исполнением предсказанного и пришли в ужас.

“Так вразумлял Антоний людей жестокосердых, – пишет святитель Афанасий, других же, приходивших к нему, приводил в такое умиление, что немедленно забывали они о делах судебных и начинали ублажать отрекшихся от мирской жизни. За обиженных же Антоний представствовал с такою силою, что можно было подумать будто бы терпит обиду сам он, а не другой кто. Притом в такой мере умел он говорить на пользу каждому, что многие из людей военных и имеющих большой достаток слагали с себя житейские тяготы и делались монахами. Одним словом, как врач, дарован он был Богом Египту. Ибо кто, если приходил к нему печальным, возвращался от него нерадующимся? Кто, если приходил к нему проливающим слезы об умерших, не оставлял тотчас своего плача? Кто, если приходил гневным, не переменял гнева на приязнь? Какой нищий, пришедши к нему в унынии, послушав его и посмотрев на него, не начинал презирать богатства и не утешался в нищете своей? Какой монах, предавшийся нерадению, как скоро приходил к нему, не делался гораздо более крепким? Какой юноша, пришедши на гору и увидев Антония, не отрекался тотчас от удовольствий и не начинал любить целомудрие? Кто приходил к нему искушаемый бесом и не обретал себе покоя? Кто приходил к нему смущаемый помыслами и не находил тишины уму?

Господь наградил Антония долготой дней. Многих своих учеников пережил он. 348 году скончался Пахомий Великий, основатель многих монастырей.

– Вначале, как стал я монахом, – говорил Антоний ученику Пахомию Занхею, – не было ни одной киновии, иноки подвизались в одиночку, кто как моя Пахомий, отец ваш, устроил благое дело общежития монашеского. Господь благословил его труды.

Однажды, это было в 350 году, Антоний позвал к себе из Нитрийской пустыни авву Амона и сказал ему: “Господь открыл мне день твоей смерти. Поэтому я хочу с тобой побеседовать, пока ты еще на земле. Помолимся же друг за друга!”

Несколько дней услаждались старцы беседой, а затем Аммон, приняв благословение от своего учителя, ушел в свой монастырь. По прошествии некоторого времени Антоний сидел среди пришедших к нему иноков. Вдруг он возвел взор свой к небу замер в восхищении – глаза его сияли радостью необыкновенной.

– Что ты видишь, отче, скажи нам! – просили его иноки.

– Я вижу святую душу Амона, возносимую ангелами с великим торжеством, – сказал он.

И потом Антоний много рассказывал о подвигах преподобного Амона. Среди прочего вот что услышали от него иноки. Аммон питался сухим хлебом, запасая его на год. Но этот запас нередко похищали у него разбойники. Долго он теспал. Наконец отправился в пустыню и велел следовать за собою двум страшным драконам, которых и поставил стражами у своей пещеры. Вот пришли разбойники, чтобы отнять у пустынника хлеб, но, увидев, что за стражей стоит у его дверей от страха потеряли сознание и упали на песок. Старец вышел к ним, привел их чувство, поднял и сказал: “Видите ли, что звери добрее вас – они повинуются на воле Божией. А вы и Бога не боитесь, и не стыдитесь обижать Его служителей”. Приведя их к себе в пещеру, он накормил их чем мог, а они в сокрушении сердца проклинали свою бесчеловечность. Они стали иноками и в короткое время превзошли своими подвигами многих, даже и тех, которые гораздо раньше начали служить Господу. Так велики были их покаяние и смирение, что Господь удостоил их дара совершать чудеса.

– Молитесь, – сказал преподобный Антоний, – да дарует вам Бог благодать во ясно видеть и разуметь, чтоб вы верно могли различать, что добро и что зло. Не знайте, что преуспеть и стать совершенными и не научиться отличать добро от зла вы не сможете, если не будете повиноваться наставникам вашим. И паче всего веруйте Господа нашего Иисуса Христа, поклоняйтесь Ему, и покоряйтесь, и волю Его творите во всякое мгновение.

## ГЛАВА ПЯТАЯ

В огромной Римской империи продолжалась борьба за власть, шли непрерывные войны. В январе 350 года был убит домогавшимся высокой власти военачальником Магнением правитель западной части страны император Констанс, покровитель архиепископа Афанасия, опора Православной Церкви. Но через три года умер и убийца. Констанций остался полновластным правителем всей империи. В последние годы изуважения к брату он внешне доброжелательно относился к православным, особенно к их тогдашнему главе архиепископу Афанасию, которому не мешал укреплять истинную Церковь в Египте. Но после смерти Констанса воспрянули ариане, которые начали вести настойчивую пропаганду своего учения, стараясь влиять на императора. Как и в прежнее время, они сочиняли небылицы, черня святителя Афанасия перед императором, и он все более и более верил клевете.

Наконец, дело дошло до того, что созван был в 353 году собор в Арле, где тогда находился император. На соборе были почти одни ариане, цель их была – низложить архиепископа Афанасия, и всякая защита его заведомо была обречена, хотя Афанасий и прислал сюда пятерых епископов во главе с Серапионом Тмуитским, но им не дали сказать ни слова. Епископ же Тирский Павлин, выступивший с защитой Афанасия, был сослан в заточение. Однако, хотя решение этого собора, осуждающее Афанасия, было по приказу императора распространено по всей империи, архиепископ не покидал Александрии. В 355 году составился новый собор – в Медиолане; святителю Афанасию был послан вызов, но он не поехал, так как целью этого вызова были его арест и ссылка. На этом соборе ариане снова сделали попытку заменить Никейский Символ Веры своим. Это был с их стороны большой просчет, так как большая часть собравшихся епископов выступила в защиту православной веры. Раздалось тут и множество голосов в защиту Александрийского архиепископа. Император Констанций, слушавший все это за занавесом, потеряв наконец терпение, вышел к епископам и прямо объявил:

– Я сам обвинитель Афанасия! Верьте слову императора, что все, в чем его обвиняют, справедливо.

– Противно правилам церковным осуждать отсутствующего! – воскликнул епископ Дионисий Медиоланский.

– Противно правилам церковным входить в общение с еретиками, – прибавил епископ Люцифер Калабрийский.

– Моя воля, – ответил Констанций, – вот для вас правило! Или повинуйтесь, или отправляйтесь в ссылку.

Он и в самом деле приказал этих двух и других епископов отправить в дальнюю ссылку. Под нажимом императора святитель Афанасий был на этом соборе осужден. Император послал в Александрию большой военный отряд.

В это время несколько ариан пришли как бы из пустыни в Александрию, собрали народ на площади и начали говорить, что будто были они на горе у преподобного Антония и что старец сей, знаменитый и великий, ныне стал одних с ними мнений, но мало кто им поверил. Вскоре дошло это и до Антония. Удивился он такой дерзостной лжи, но поначалу не придал ей большого значения. Узнав, однако, что есть в Александрии среди православных поверившие арианам, решил, что надо идти туда и обличить их. И вот он с несколькими ближайшими учениками отправился в путь.

Перейдя пустыню, они вышли к Нилу и сели на корабль, плывущий вниз по реке. Узнав, что это Антоний Великий, к нему вышли все находящиеся на судне, прося его благословения.

– Вы слышите, какое зловоние на вашем корабле? – спросил он.

– Нет, – отвечали ему, – ничего не слышим, отче.

– Никто не слышит?

– Нет!..

И вдруг за мешками с товаром раздался крик. Оказалось, что там прятался бесноватый юноша, незаметно пробравшийся на корабль, чтобы плыть в Александрию.

Бес, очевидно, не хотел, чтобы он плыл туда, и начал мучить его. Юноша, извергая пену изо рта, бился на палубе. Старец знаменовал его крестным знамением и сказал:

— Именем Господа нашего Иисуса Христа изыди.

Бес вышел, и юноша стал здоров. Тут все поняли, что Антоний чувствовал бесовское зловоние.

С любовью встретил старца архиепископ Афанасий, ввел его в храм, и там они вместе молились при большом стечении народа, и все радовались, видя великого молитвенника и чудотворца. Ему было сто четыре года, но он был светел лицом, прям крепок, несколько не угасли его глаза, и даже зубы все были целы. Он был в кукуле белой козьей шерсти милюти поверх длинного льняного левитона, под которым прям на теле была власяница. Белоснежная борода его доходила до кожаного монашеского пояса.

Обратившись к народу, он предал анафеме арианство.

— Сын Божий не тварь, — говорил он, — как они утверждают! Он есть Вечное Слово и Премудрость Бога Отца. А посему нечестиво говорить о Сыне: “Было, когда Египет не было”. Слово всегда соприсуще Отцу. Умоляю вас, не имейте никакого общения нечестивцами арианами, ибо нет никакой причастности “свету ко тме”, как сказала святой апостол Павел. Как вы, благочестиво верующие, справедливо называетесь христианами, так они, именующие тварью Отче Слово, ничем не отличаются от язычников, служа твари. Верьте же, что и вся тварь, все сотворенное Богом, негодует на них за то, что Творца Вселенной, “имже вся быша”, сопричисляют к существам сотворенным.

“Весь народ радовался, — писал святитель Афанасий, — что таким мужем анафематствуется христоборная ересь. Все жители города сошлись, чтобы видеть Антония. Даже язычники и так называемые их жрецы приходили в храм Господень, говоря: “Желаем видеть человека Божия”. Ибо так называли его все. И здесь Господь через него освободил многих от бесов и исцелил повредившихся в уме. Многие — даже и язычников — желали хотя только прикоснуться к старцу в той уверенности, что получат от него пользу. И действительно, в эти немногие дни столько людей обратилось к христианство, сколько в иные времена обращалось за год”.

Ни ариане, ни присланые императором воины не смели в эти дни выйти из домов, но диавол надмевал их лютой злой против православных, и они ждали своего часа.

Когда Антоний уходил из Александрии, его провожал сам архиепископ со всем клиром, а вокруг теснился народ, и всякий старался прикоснуться к старцу, посмотреть на него поближе. Когда уже подошли к воротам, в толпе раздался крик: “Остановись, человек Божий! Будь милосерден!” Это кричала женщина, которая вела за руку дочь и не могла пробиться сквозь народ. Антоний остановился. “Дочь мою жестоко мучает бес”, — сказала женщина, подойдя. А девушка, увидев старца, пала на землю и начала биться в судорогах. Антоний помолился, призвав имя Христово, и, перекрестив бесноватую, взял ее за руку и поставил. Бес вышел из нее. Благодарная мать, а за нею и весь народ — все встали на колени, прославляя Бога и воздавая хвалу угоднику Его.

Так Господь укреплял дух и архипастыря Александрии, и паства его перед одним из самых жестоких и долговременных гонений от ариан. Святителю Афанасию придется скрываться в пустыне у отшельников, некоторое время — и на горе преподобного Антония, его будут искать по всем селениям, городам и монастырям Египта, за его голову назначена будет немалая цена...

Антоний же с учениками пришел сначала на первую свою гору, что близ вод Нила, и там сказал инокам: “Это мое последнее посещение вас. Удивительно будет, если мы еще увидимся в жизни сей!”

“Братия, слыша это, плакали, обнимали и лобызали старца, — пишет святитель Афанасий, — а он словно бы из чужого города возвращался в свой родной, беседовал с ними весело и заповедал им трудиться неленостно и не унывать в подвиге, жить, как бы ежедневно умирая, не иметь никакого общения с арианами, потому что их нечес-

тие всякому явно. "И если видите, что им покровительствуют власти, не смущайтесь, потому что лжемудрие их прекратится, оно временно... Соблюдайте предание отцов, благочестную веру в Господа нашего Иисуса Христа, какой научились вы из Писания и о какой часто беседовал с вами я"".

Иноки этой горы начали упрашивать старца, чтобы он остался и окончил земную жизнь у них, но он не согласился. Здесь, в Египте, почти повсеместно сохранялся обычай не предавать умерших земле или закрывать камнем в погребальной пещере, но бальзамировать, а мумии особенно чтимых людей оставлять в своих домах. Антоний и раньше выступал против обычая превращать тела христиан после положенного церковного отпевания в языческие мумии и просил епископов запретить это. "Что досточестнее и свяще Господня тела? – спрашивал он, – но и оно положено было, обвitoе пеленами, во гроб, и приваленный камень скрывал оное до его Воскресения в третий день". Многих преподобный Антоний научил совершать настояще христианское погребение. Хотел он и для себя того же. Поэтому поспешил в свою пустыню.

По прошествии нескольких месяцев впал он в тяжкий недуг и призвал к себе ближайших учеников своих, ставших великими старцами, – Аматаса и Макария, а более никого тогда не было при нем. И они служили ему со всем усердием, пока не пришло время ему отойти ко Господу.

– Отхожу в путь отцев, – сказал он им. – Вижу, что зовет меня Господь. И если имеете попечение обо мне, то не попустите, чтобы кто-либо взял мое тело в Египет и положил у себя в доме. Предайте тело мое земле. Да соблюдено будет вами сие слово мое, и пусть никто, кроме вас двоих, не ведает места моего погребения. Разделите одежды мои. Архиепископу Афанасию, который скоро придет сюда, дайте одну из двух моих милотей и подостланный подо мною старый левитон. Епископу же Серапиону, который тоже скоро, гонимый, появится в пустыне, отдайте другую милоту. Тебе, Аматас, я оставляю вот этот крест, а ты, Макарий, возьмешь мою власяницу. Меня же погребите в левитоне – в том, в котором я лежу, и в этом куколе, который на мне.

Все это он говорил тихо и медленно, с больными перерывами между словами, а глаза его, полные великого покоя, останавливались то на Аматасе, то на Макарии. И вокруг царили покой и тишина пустыни.

– Прощайте, чада! – сказал он. Антоний переселяется, и не будет его более с вами. После моей кончины пусть придут сюда жить ученики Илариона Исаак и Пелузиан, они будут услужать архиепископу Афанасию, который скоро придет сюда под видом простого инона.

"Сказав это, – пишет святитель Афанасий, – когда облобызали его бывшие при нем, Антоний протянул ноги и, как бы видя пришедших к нему друзей и обрадованный их прибытием (ибо возлежал с веселым лицом), скончался и приложился к отцам. Ученики же, как дал он им заповедь, совершив чин погребения, обвив тело, предали его земле, и, кроме их двоих, доныне никто не знает, где оно погребено".

Аматас и Макарий долго молились Богу, чтобы Он показал им святых и праведных отцов в их небесной славе. И вот ангел Божий, как бы отдернув завесу, открыл им целый сонм увенчанных и одетых в блестающие ризы старцев, но не было среди них того, кого надеялись они увидеть.

– Где же Антоний? – спросили они ангела.

– Антоний там, где Бог! – ответил тот.

Пустынник Иларион, живший в пустыне близ языческой Газы, поклонявшейся "богу" Марнасу, прославившийся так, что и язычники, увидев его, кричали: "Благослови!", духом узнал, что скончался его великий учитель. Иларион сидел и плакал. В это время пришла к нему Аристенета, жена газского спарха, трех сыновей которой он некогда исцелил от тяжкой болезни, и попросила благословения на путь:

– Иду в Египет поклониться преподобному Антонию.

После долгого и скорбного молчания он сказал:

– Вот уже второй месяц, как угас великий светильник.

Через некоторое время преподобный Иларион решился предпринять путешествие

в Египет. Узнав об этом, христиане, жившие на пространстве от Мертвого моря до пустыни Сур, в количестве десяти тысяч пришли умолять его не покидать их. Решили было даже силой не пускать его, но он сказал, что молился Господу и что Господь повелел ему идти. С ним пошли сорок его учеников, и только один он ехал на осле, так как был немощен.

В Египте было новое жестокое гонение на православных от ариан. Иларион посетил пустынников в дельте Нила, был в городе Фавасте, где беседовал с находившимися в темнице учеником преподобного Памво Гермопольским, епископом Драконтием некогда отшельником. В Вавилоне египетском увиделся он с Филеном, епископом Киринейским, также изгнанным арианами. И много еще видел Иларион на пути "изгнанных правды ради", скорбных, нуждающихся в духовной помощи. Наконец, он учениками преодолел и пески, и скалы пустыни, отделяющей гору преподобного Антония от Нила. Иларион сошел с осла и, поддерживаемый учениками, поднялся к пещере, в которой некогда сидел у ног своего учителя. Тут встретил он своих учеников Исаака и Пелузиана, которые с радостью приняли его.

Исаак и Пелузиан показывали пришедшему виноградник, насажденный Антонием, пруд, выкопанный им самим, им же устроенное гумно для обмолота пшеницы, также места, где любил он отдыхать от трудов, молиться; показывали остатки прутьев, из которых он плел корзины, и связку тростника, на которой он сидел, и рогожу на которой спал... Иларион, прослезившись, даже возлег ненадолго на этом отшельническом ложе. На самом верху горы, куда вели каменные ступени, также устроенные Антонием, были две маленькие кельи, где скрывался преподобный иногда от посетителей, и возле них – две пальмы, посаженные Антонием уже тогда, когда ему было девяносто лет, – он сам носил сюда воду для их поливки.

Прожив здесь два или три года, в которые стал уже приходить сюда народ, прознавший, что на Антониевой горе явился ученик его, прозорливец и целитель именем Христовым, Иларион ушел с двумя учениками в пустыню Фаран, где начал безвестное и безмолвное житие.

Макарий же к этому времени снова подвизался в скитской пустыне, управляя житием множества отшельников. Он пережил и ссылку, в которую его вместе с Макарием Александрийским отправил арианский епископ Люций, поставленный на место скончавшегося архиепископа Афанасия (это произошло в 373 году). Оба святых Макария попали на остров, где жили язычники. Через некоторое время все эти язычники стали христианами и разбили своих идолов. Люций в досаде выгнал обоих Макарииев и отпустил жить, где хотят.

Подобно Антонию, долголетен был и Макарий Египетский. Ему было девяносто семь лет, когда в тонком сне явились ему два благолепных старца и, преисполненные радости, сказали:

– Радуйся, Макарий!

Это были преподобные Антоний и Пахомий.

– Нас послал Господь наш Иисус Христос, – продолжали они, – возвестить тебе твою радостную кончину. Через девять дней ты отойдешь ко Господу. Мы придем за тобой, чтобы вместе предстать перед престолом Владыки. – "Вот брат наш Макарий и инок святой жизни", – скажем мы Господу. Мир тебе!

И они стали невидимы.

На Антониевой горе спустя тринадцать лет после кончины великого старца поселился некий инок, который вследствии был прославлен как святой блаженный Сисой, которого, как Антония, Макария, Пахомия и Илариона, прозвали Великим. Он жил здесь шестьдесят лет и удостоился от Бога столь великого дара чудотворений, что воскрепал даже умерших. Так, однажды у некоего мирянина по дороге к нему умер малолетний сын. Отец не смутился, но, крепко веря в силу Христову, действующую через Сисоя, пришел к нему в пещеру и положил ребенка у ног преподобного, как бы для того, чтобы тот благословил его, а сам, приняв благословение, вышел. Старец не заметил, что ребенок мертв, благословил его и сказал:

– Встань, дитя, иди к отцу своему.

Мальчик воскрес, встал и вышел. Тогда отец вместе с ним вошел к старцу и открыл ему, что он совершил чудо. Преподобный опечалился, так как всегда старался воздерживаться от чудотворений, не желая излишней славы от людей. И он запретил мириянину рассказывать об этом чуде, пока он, Сисой, жив.

В 429 году преподобный Сисой заболел, слег и более не вставал. Он тихо угасал, прощаясь с братией, сошедшейся к нему со всех концов пустыни. Потом как бы заснул, и на лицо его невозможно было смотреть, так оно блестало неземным светом. Вдруг он открыл глаза и воскликнул:

– Вот пришел авва Антоний!

Антоний послан был к преподобному Сисою первым. Затем пришли пророки и апостолы, появился сонм ангелов. Наконец, старец сказал:

– Взирайте все: вот Господь!

С этими словами он почил, и келлия наполнилась благоуханием. Посльшалось дивное пение, которое, как бы поднимаясь выше и выше, начало стихать... Иноки, потрясенные до глубины души, замерли, глядя в сияющее лазурью небо, и не чувствовали текущих по щекам слез.

Святитель Афанасий, писавший об Антонии Великом через год после его кончины, может быть и в его келлии на пустынной горе, заканчивал свой труд такими словами: "Прочтите сие жизнеописание и другим братиям, пусть узнают, какова должна быть жизнь иноческая. И пусть убедятся, что Господь и Спаситель наш Иисус Христос прославляет прославляющих Его; и служивших Ему до конца не только вводит в Небесное Царствие, но и здесь, сколько бы ни утаивались и ни старались пребывать в уединении, делает повсюду известными и славными ради добродетели их и ради пользы других".

Окончив здесь повествование о житии преподобного Антония Великого, прославим Отца и Сына и Святого Духа, Единого Бога, во святых Своих прославляемого века.

Составил Виктор АФАНАСЬЕВ

### Тропарь преподобного Антония, глас 4:

Ревнителя Илию нравы подражая, Крестителю правыми  
стезями последуя, отче Антоние, пустыни был еси житель и  
Беселенную утвёрдил еси молитвами твоими. Тёмже моли  
Христа Бога спастися душам нашим.

### Кондак, глас 2:

Житейская молвы отринув, безмолвно житие скончал еси,  
Крестителя подражаяй всяkim образом, преподобнейший, с  
ними убо тя почитаем, отцев начальниче Антоние.

# Хронограф – 1994

2 октября 1994 года впервые после объединения германских епархий состоялось архиерейское богослужение в Благовещенской общине Русской Православной Церкви в г. Вюрцбурге. Община, первоначально состоявшая из православных немцев, в настоящее время пополнилась значительным числом русских прихожан и ставит вопрос о приобретении отдельного здания для совершения богослужений.

14 октября, в праздник Покрова Пресвятой Богородицы, епископ Пермский и Соликамский Афанасий освятил закладку камня в основание нового храма во имя великомученицы Екатерины в г. Краснокамске Пермской епархии. По вопросам финансирования строительства храма состоялась встреча Высокопреосвященного Афанасия с главой администрации города и представителями банковских служб.

2 ноября в "Российской газете" было опубликовано интервью с Патриархом Московским и всея Руси Алексием II. Вопросы, в основном, касались отношений Церкви и государства. В частности, на вопрос: "Имеет ли Церковь какую-либо социально-политическую доктрину? Какова она?" - Святейший Патриарх ответил:

"Православная Церковь не имеет какого-то одного документа, оценивающего текущие проблемы общества. Надеюсь, что создание такого документа станет возможным для соборного церковного разума в недалеком будущем. Это, впрочем, не значит, что русское Православие безгласно: церковный взгляд на отдельные проблемы нынешней жизни и на целые комплексы таких проблем был неоднократно выражен в общественно значимых документах Поместных и Архиерейских Соборов, Священного Синода, Всероссийских Патриархов. Примером обстоятельного документа такого рода является Обращение Архиерейского Собора 31 марта - 5 апреля 1992 года, начер-

тавшее контуры православного представления о поведении людей, трудящихся в различных областях.

Суть отношения Церкви к проблемам общества и государства всегда одна и та же: если секулярный мир, в лучшем случае, стремится исходить из справедливости, то Церковь основана на любви...

16 ноября в Кремле состоялась встреча Патриарха Московского и всея Руси Алексия II с Президентом РФ Б. Н. Ельциным. Обсуждены были, в частности, вопросы государственной поддержки восстановления разрушенных в советский период церквей и храмов, объявления моратория на приватизацию бывшей церковной собственности, в настоящее время принадлежащей государству, формы участия Русской Православной Церкви в законотворческой деятельности, касающейся имущественных прав Церкви, налогообложения ее структур, благотворительной деятельности Церкви, различных форм ее взаимоотношений с государством, а также вопрос создания музея православной культуры.

27 ноября, согласно решению Священного Синода Русской Православной Церкви о возобновлении монашеской жизни в Новодевичьем женском монастыре в Москве, митрополит Крутицкий Коломенский Ювеналий возвел в сан игумении обители монахиню Серафим (Черную).

Продолжаются строительно-восстановительные работы в Рыльском мужском Николаевском монастыре, основанном, судя по данным летописей, в 1505 году близ места чудотворного явления образа Святителя Николая. Обитель является одной из трех вновь действующих на территории Курской епархии.

Мордовия. Третье рождение переживает Рождество-Богородицкий Санаксарский мужской монастырь, основанный при Алексее Михайловиче, но к XVIII веку приписанный к знаменитой Саровской

кой пустыни и едва не закрытый. Он был возрожден из небытия старцем Феодором (Ушаковым), дядей прославленного адмирала. После революции монастырь, на территории которого похоронены оба Ушакова, был превращен сначала в лагерь для заключенных, а потом стал пансионатом для местных партработников. В начале 90-х годов обитель возвращена Православной Церкви.

Памятник выдающемуся ученому хирургу архиепископу Луке (Войно-Ясенецкому) открыт в г. Тамбове. Человек с трудной судьбой, познавший и сталинские лагеря, и государственные награды за выдающиеся открытия в области медицины, он спас жизнь сотням раненых в тамбовских госпиталях во время военного лихолетья. Памятник открыт на территории Второй городской больницы, которой с благословения Патриарха Московского и всея Руси Алексия II присвоено имя архиепископа Луки.

Совместное заявление о необходимости объединения усилий правоохранительных органов и Русской Православной Церкви для морального воспитания населения и духовного возрождения России подписали начальник Управления внутренних дел Брянской области генерал-майор милиции Александр Русаков и архиепископ Брянский и Севский Мелхиседек.

Сооружение храма во имя святого праведного Иоанна Кронштадтского начато в колонии строгого режима Октябрьского района Владимирской области. Идея его строительства родилась среди осужденных. Администрация колонии получила по этому поводу более пятисот заявлений и обратилась с просьбой во Владимирскую епархию. Архиепископ

Владимирский и Сузdalский Евлогий прибыл в колонию и в сослужении благочинных церковных округов епархии совершил чин молебного пения и освящения закладки фундамента.

Строительство небольшого православного храма начато в поселке Бельгоп на окраине г. Ухты (Республика Коми), на территории колонии заключенных № 19.

На Украине завершено следствие по делу "Белого братства". Обвиняемые отказываются от адвокатов. "Богу не нужны защитники", - заявляют фанатики. А пока "белые братья" продолжают напоминать о себе черными делами. Житель Одессы М., член "Белого братства", решил, что его соседка - "исчадие ада" и заслуживает смерти. Постучав в квартиру ничего не подозревавшей 80-летней старушки, М. зверски убил ее.

Торжественным богослужением в г. Душанбе (Таджикистан) на территории танкового полка 201-й российской мотострелковой дивизии открылась полковая православная церковь во имя святого великомученика Георгия Победоносца. Освящение храма и полковых знамен совершил архиепископ Таипкентский и Среднеазиатский Владимир в сослужении представителей епархиального духовенства.

Специалисты Дальневосточного научно-исследовательского института морского флота завершили работу над проектом православной семинарии, которая будет построена в свободной экономической зоне Находка. Благословение на эту работу ее инициатор – известный российский путешественник Федор Конюхов – получил у епископа Владивостокского и Приморского Вениамина.

# **Содержание “Журнала Московской Патриархии” за 1994 год**

## **ОФИЦИАЛЬНАЯ ЧАСТЬ**

Архиерейский Собор Русской Православной Церкви. № 11-12. С. 2-8.

### **Послания, приветствия, заявления**

Заявление Патриарха Московского и всея Руси АЛЕКСИЯ II. № 3. С. 11.

Обращение Патриарха АЛЕКСИЯ II к духовным лидерам Азербайджана и Армении. № 3. С. 12.

Пасхальное послание Патриарха Московского и всея Руси АЛЕКСИЯ II архипастырям, пастырям и всем верным чадам Русской Православной Церкви. № 5. С. 2-4.

Послание Святейшего Патриарха Московского и всея Руси АЛЕКСИЯ II на погребение Святейшего Патриарха и Католикоса всех армян ВАСКЕНА I. № 9-10. С. 14-15.

Рождественское послание Патриарха Московского и всея Руси АЛЕКСИЯ II архипастырям, пастырям и всем верным чадам Русской Православной Церкви. № 1. С. 2-4.

### **Определения Священного Синода**

В Священном Синоде Русской Православной Церкви. № 9-10. С. 2-5; № 11-12. С. 9-13.

Из определений Священного Синода (1993-1994). № 7-8. С. 2-5.

По материалам заседаний Священного Синода Русской Православной Церкви. № 2. С. 36-41.

### **Сообщения**

О заседании Центрального комитета Всемирного Совета Церквей. № 2. С. 143-144.

О встрече Патриарха АЛЕКСИЯ II и министра обороны Российской Федерации П. С. Грачева. № 3. С. 12-13.

В. О. Памяти Верховного Патриарха и Католикоса всех армян ВАСКЕНА I. № 9-10. С. 6-14.

Визит Патриарха Сербского Павла в Москву. № 11-12. С. 14-16.

### **К 65-летию Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II**

Слово Святейшего Патриарха Московского и всея Руси АЛЕКСИЯ II на новогоднем молебне в Богоявленском кафедральном соборе 31 декабря 1993 года. № 2. С. 45-46.

Обращение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси АЛЕКСИЯ II в связи с 50-летием полного освобождения Ленинграда от блокады. № 2. С. 47-48.

Слово архимандрита Алексия (Редигера) при наречении во епископа, Таллиннский Александро-Невский собор, 2 сентября 1961 года. № 2. С. 49-50.

Слово Святейшего Патриарха Московского и всея Руси АЛЕКСИЯ II в день интронизации Богоявленском патриаршем соборе 10 июня 1990 года. № 2. С. 52-54.

Слово Святейшего Патриарха Московского и всея Руси АЛЕКСИЯ II в день празднования 600-летия явления Тихвинской иконы Божией Матери. № 2. С. 54-55.

Слово Святейшего Патриарха Московского и всея Руси АЛЕКСИЯ II в День города Москвы (23 сентября 1990 года). № 2. С. 56.

Слово Святейшего Патриарха Московского и всея Руси АЛЕКСИЯ II в Неделю Православия. № 2. С. 57-59.

Слово Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II при вручении жезла епископу Якутскому и Вилюйскому Герману в Богоявленском кафедральном соборе, 28 марта 1994 года. № 2. С. 59-61.

Алексий II, Патриарх Московский и всея Руси. Жизнеописание. № 2. С. 41-44.

Ко дню тезоименитства Предстоятеля Русской Православной Церкви. № 2. С. 6-35.

*Никодим, архиепископ Ярославский и Ростовский.* Слово при вручении архиерейского жезла новопоставленному епископу Алексию, 2 сентября 1961 года. № 2. С. 50-51.

*Питирим, митрополит Волоколамский и Юрьевский.* Его Святейшеству Патриарху Московскому всея Руси АЛЕКСИЮ II в связи с 65-летием со дня рождения, 23 февраля 1994 года. № 2. С. 2-5. 65 лет Святейшему Патриарху Алексию II. № 3. С. 2-10.

### **ЦЕРКОВНАЯ ЖИЗНЬ**

Служения Святейшего Патриарха АЛЕКСИЯ II. № 11-12. С. 17-18.

Толстиков А. Награда священнику. № 4. С. 138.

### **Духовная школа**

Поздравительное послание Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II Московскими Духовными школам. № 1. С. 17-18.

- Слово Святейшего Патриарха Московского и всея Руси АЛЕКСИЯ II на Филаретовском вече-  
ре в Московской Духовной Академии 14 декабря 1993 года. № 4. С. 35-37.  
Совещание ректоров Духовных школ. № 6. С. 8-13.  
Каледа Глеб, протоиерей. Задачи, принципы и формы православного образования в современ-  
ных условиях. № 7-8. С. 29-49.  
Лесик Г. Годовой акт Почаевской Духовной семинарии. № 6. С. 19-20.  
Лука, игумен. Окончание учебного года в Московских Духовных школах. № 6. С. 13-15.  
Никонова Любовь. Школа и Церковь. № 9-10. С. 37-40.  
Петр (Козлов), игумен. Выпуск возрожденной семинарии. № 6. С. 16-18.  
Симонюк Виктор, священник. Годичный акт в Московской Духовной академии. № 1. С. 15-17.  
Филарет, епископ Дмитровский. Передавая духовный опыт. № 9-10. С. 33-36.  
Филипп, иеромонах. Памятный день (вечер в МДА, посвященный памяти митрополита ФИЛА-  
РЕТА (Дроздова) и Святейшего Патриарха АЛЕКСИЯ I). № 4. С. 34-37.  
Явиц Сергий, священник. Начало учебного года в Московских Духовных школах. № 9-10. С. 30-33.

### Конференции и семинары

- Международная богословская конференция "Единство Церкви". № 11-12. С. 18-20.  
Русская Церковь и христиане Кореи осудили сектантство и прозелитизм. № 11-12. С. 20-22.  
Международная научная конференция "Перевод Библии: лингвистические, историко-  
культурные и богословские аспекты". № 11-12. С. 22-23.

Хронограф. № 7-8. С. 142-144; № 9-10. С. 142-144; № 11-12. С. 42-43.

### Вечная память

- Алексеев В. Иеромонах Иов (1926-1993). № 6. С. 143-144.  
Владышевская Л. Памяти архиепископа Саратовского и Вольского Пимена. № 4. С. 139-144.  
Климашин А. С. Памяти Бориса Сергеевича Кудинкина. № 1. С. 143-144.  
Тихон, епископ Новосибирский и Томский. Прощай, добрый пастырь! (*О протоиерее Николае Чу-  
гайнове (1939-1994)*). № 11-12. С. 24.

### ПРОПОВЕДЬ

- А. И. Ублажаем, ублажаем тя, преподобне отче Серафиме. № 7-8. С. 7-12.  
Антоний, митрополит Сурожский. Крещение Господне. № 1. С. 5-6.  
Владимир, архиепископ Ташкентский и Среднеазиатский.  
Слово о радости и труде покаяния. № 4. С. 2-14.  
Слово в день Вознесения Господня. № 6. С. 3-4.  
Слово в день Святой Троицы. № 6. С. 4-7.  
Слово в день памяти святой равноапостольной великой княгини Ольги. № 7-8. С. 14-20.  
Слово в день памяти святого равноапостольного великого князя Владимира. № 7-8. С. 20-28.  
Слово в день Святителя и Чудотворца Николая. № 11-12. С. 25-28.  
Восторгов Иоанн, протоиерей. Подвижничество и монашество. № 4. С. 60-65.  
Григорий (Лебедев), епископ Шлиссельбургский. С Ним пострадаешь, с Ним и прославишься.  
№ 4. С. 23.  
Иоанн (Крестьянкин), архимандрит. "Господи, имя Тебе - Сила, подкрепи же всех нас, изнемо-  
гающих и падающих". № 4. С. 18-21.  
Иоанн (Крестьянкин), архимандрит. О памяти смертной. № 9-10. С. 23-26.  
Иоанн (Крестьянкин), архимандрит. Приди и виждь и научись спасению верой. № 3. С. 40-44.  
Иоанн (Крестьянкин), архимандрит. Слово в Неделю Торжества Православия. № 3. С. 44-45.  
Иоанн (Крестьянкин), архимандрит. Слово в Неделю 4-ю Великого поста. (К перенесению свя-  
тых мощей Святейшего Патриарха Тихона). № 4. С. 14-17.

Иоанн, митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский. О спасении души. № 6. С. 2-3.

Кирилл, игумен. Перед исповедью. № 3. С. 32-33.

Лука (Войно-Ясенецкий), архиепископ. О лицемерии. № 1. С. 10-14.

Мануил (Лемешевский), митрополит. Отче, прими нас, кающихся. № 3. С. 33-34.

Мечев Сергий, священник. День церковного новолетия (1 сентября). № 9-10. С. 18-20.

Мечев Сергий, священник. Преображение Господне. № 7-8. С. 12-14.

Мечев Сергий, священник. Рождество Пресвятой Богородицы. № 9-10. С. 20-23.

Михаил (Мудьюгин), архиепископ. Усекновение главы Иоанна Предтечи. № 9-10. С. 16-18.

Никон, епископ Екатеринбургский и Верхотурский. Мир всем. № 7-8. С. 6-7.

*Питирим, митрополит Волоколамский и Юрьевский.* Поздравляем юбиляра. № 1. С. 14.  
*Светлов Павел, профессор-протоиерей.* Афоризмы и мысли верующего. № 9-10. С. 133-141.  
*Тихон, Святейший Патриарх.* Россия в проказе. № 3. С. 45-46.  
*Шмеман Александр, протопресвитер.* Богомладенец. № 1. С. 6-7.  
*Шмеман Александр, протопресвитер.* Свет разума. № 1. С. 7-9.  
*Шмеман Александр, протопресвитер.* Новый год. № 1. С. 9-10.  
*Шмеман Александр, протопресвитер.* Великий пост: путь к Пасхе. № 3. С. 35-40.  
*Шмеман Александр, протопресвитер.* Вербное воскресенье. № 4. С. 21-23.  
*Шмеман Александр, протопресвитер.* Радуйся, заре таинственного дня!. № 9-10. С. 27-29.  
*Шпиллер Всеволод, протоиерей.* От земли к Небу. № 3. С. 46-49.

### ИСТОРИЯ ЦЕРКВИ

*Афанасьев В.* Жизнь святого Антония Великого. № 9-10. С. 88-120; № 11-12. С. 29-41.  
*Афанасьев В.* Житница жизни. Козельская Введенская Оптина пустынь и ее великие старцы  
№ 4. С. 65-95.  
*Афанасьев В.* Паstryр из Епифани. № 6. С. 64-74.  
*В. О.* Во имя любви к ближнему. № 5. С. 127-131.  
*Варлаам, игумен.* Уральский Афон. № 3. С. 96-97.  
*Вениамин (Федченков), митрополит.* Малинка (Чудеса преподобного Серафима). № 7-8. С. 109-110.  
*Вострышев М.* Красная колесница. № 7-8. С. 50-54.  
*Вострышев М.* Подвиг смирения (памяти святителя Агафангела, митрополита Ярославского и  
Ростовского). № 3. С. 98-104.  
*Георгян (Паргев), епископ Армянской Apostольской Церкви* В борьбе за существование. № 4. С. 45-56.  
*Георгий (Тертышников), архимандрит.* Житие иеромонаха Варнавы (Меркулова), старца Геф-  
симанского скита при Свято-Троице-Сергиевой Лавре. № 9-10. С. 41-59.  
*Доброзвольский А.* В храме на Маросейке (Из воспоминаний об отце Алексии Мечеве). № 7-8.  
С. 91-97.  
*Дурасов Г.* Святыни каргопольские. № 7-8. С. 105-108.  
*Ефремов А.* Троице-Одигитриева Зосимова пустынь. № 7-8. С. 67-70.  
*Ефремова Н. И.* Из хроники "ограбления века". № 4. С. 38-44.  
*Кожинов В.* Двуединый свет. Размышления о преподобных Иосифе Волоцком и Ниле Сорском  
№ 6. С. 21-45.  
*Колесова М. Е.* Документы Государственного архива Российской Федерации как источник по  
истории Русской Православной Церкви (1917-1992 годы). № 5. С. 139-141.  
*Макарий, архимандрит.* Три тезоименитых Святителя-современника. № 3. С. 104-107.  
*Минухина Т.* Исполняющий волю Божию пребывает вовек... (О женской святости на Руси). №  
9-10. С. 62-75.  
*Могилевцев Г. И.* Отец Сергий Мечев. № 9-10. С. 59-61.  
*Павлович Н.* Оптинский старец отец Нектарий. № 6. С. 46-60.  
*Парменов А.* Мученическая кончина епископа Ревельского Платона. № 1. С. 91-96.  
*Пискунов А.* Отец Александр Шмеман. № 1. С. 78-83.  
*Польский М., протопресвитер.* Протоиерей Иоанн Восторгов. № 4. С. 57-60.  
*Свенцицкий А. Б.* Воспоминания московского прихожанина. № 3. С. 129-139; № 4. С. 110-127.  
*Усов А.* Первая походная церковь на российском военном флоте. № 9-10. С. 76-87.  
*Цыгин Владислав, протоиерей.* Поместный Собор Русской Православной Церкви 1917-1918 го-  
дов (Актовая речь). № 1. С. 19-30.  
*Цыгин Владислав, протоиерей.* Протопресвитер Александр Хотовицкий. № 7-8. С. 98-104.  
*Шмеман С. А.* "Он остался для меня живым..." (интервью с сыном протопресвитера Александра  
Шмемана). № 1. С. 83-91.

### К 400-летию основания Ниловой пустыни

Житие преподобного Нила, Столобенского чудотворца. № 3. С. 92-95.  
*Вассиан, архимандрит.* Нилова пустынь. № 3. С. 90-92.

### Памяти Святейшего Патриарха Тихона

*Вострышев М.* Холмская Русь. № 3. С. 17-25.

*Клепинин Н. А.* Кончина Святейшего Патриарха Тихона как русская национальная утрата. № 3.  
С. 14-17.

*Тихон (Белавин), архимандрит.* Вегетарианство и его отличие от христианского поста. № 3.  
С. 25-31.

### **К 50-летию со дня кончины Патриарха Сергия**

От редакции. № 5. С. 5.

*Журнал № 51 экстренного заседания Священного Синода 15 мая 1944 года.* № 5. С. 142-143.

*Иванов Н. П.* Учение о спасении Патриарха Сергия. № 5. С. 22-36.

*Кравецкий А. Г., Плетнева А. А.* Патриарх Сергий как литургист. № 5. С. 37-49.

*Мануил (Лемешевский), митрополит.* Патриарх Московский и всея Руси Сергий. Биографическая справка. № 5. С. 7.

*Мануил (Лемешевский), митрополит.* Патриарх Сергий и обновленческий раскол. № 5. С. 103-106.

*Никон (Белавенец), иеромонах.* "Дедушка". № 5. С. 118-121.

*Сергий (Страгородский), Патриарх.*

Воскресение Христово в отличие от воскресения Лазаря. № 5. С. 50-56.

Есть ли у Христа наместник в Церкви? № 5. С. 98-102.

Зачем Святой Руси дана вера православная? № 5. С. 9-11.

Значение апостольского преемства в инославии. № 5. С. 61-79.

К вопросу о веротерпимости. № 5. С. 19-22.

Накануне объявления полной веротерпимости. № 5. С. 16-18.

Отношение Церкви Христовой к отделившимся от нее обществам. № 5. С. 80-98.

Пастырям и пасомым Христовой Православной Церкви (7/22 июня 1941 года). № 5. С. 122-123.

Поучение за литургией в церкви Иоанна Воина на Большой Якиманке в Москве 12 августа 1941 года. № 5. С. 125-126.

Почитание Божией Матери по разуму Святой Православной Церкви. № 5. С. 56-61.

Речь на молебне о победе русского воинства (вечером 26 июня 1941 года в Богоявленском соборе в Москве). № 5. С. 124-125.

Речь при наречении во епископа. № 5. С. 8.

Юбилей Петербурга (16 мая 1903 года). № 5. С. 11-14.

9 января 1905 года. № 5. С. 15.

*Цыгин Владислав, протоиерей.* "Декларация" 1927 года. № 5. С. 107-118.

### **ЦЕРКОВНОЕ ИСКУССТВО**

#### **Икона**

4. Ч. Благовещение. № 4. С. 32-33.

4. Ч. Воскресение Христово. № 5. С. 143-144.

4. Ч. С нами Бог. № 1. С. 124-125.

4. Ч. Сретение Господне. № 2. С. 141-142.

*Афанасьев В.* Купина Неопалимая. № 1. С. 126-142; № 2. С. 121-141.

*Васнецов В. М.* О русской иконописи. № 7-8. С. 111-125.

*Мохов Василий, протоиерей.* О Богородско-Уфимской иконе Божией Матери. № 3. С. 142-143.

#### **Музыка**

*Козлова Е. Б.* Духовная музыка А. В. Никольского (К 120-летию со дня рождения). № 6. С. 103-110.

*Никольский А.* Краткий очерк истории церковного пения в период I-X веков. № 6. С. 111-130.

*Никольский С.* Духовно-музыкальные сочинения А. В. Никольского. № 6. С. 130-133.

### **ЦЕРКОВЬ И ГОСУДАРСТВО**

*Больсунов Н.* Подлинное отношение христиан к коммунизму. № 3. С. 68-72.

*Галайко В.* Не умирать - побеждать!. № 3. С. 81-90.

*Десятников В.* Повинуясь велению времени. № 3. С. 73-80.

*Полищук Е. С.* О статье Михаила Чельцова "Христианство и политика". № 3. С. 66-68.

*Чельцов Михаил, протоиерей.* Православное пастырство и общественная деятельность. № 4. С. 96-109.

*Чельцов Михаил, протоиерей.* Христианство и политика. № 3. С. 54-66.

### **ЦЕРКОВЬ И ИНТЕЛЛИГЕНЦИЯ**

*Беднякова Т. Н.* Надежда Павлович. № 6. С. 62-63.

*Колодяжная Л.* "Душа, причастная Небес...". № 4. С. 33.

*Колодяжная Л.* К Покрову. № 9-10. С. 40.

- Колодяжная Л.* Мотив покаяния в религиозной лирике Пушкина. № 6. С. 97-102.  
*Лахути Г.* Время и поэзия Мирры Лохвицкой. № 7-8. С. 126-138.  
*Лепахин В.* Отцы пустынники и жены непорочны... (Опыт подстрочного комментария). № 6. С. 87-96.  
*Лосский Н. О.* Достоевский и его христианское миропонимание. № 1. С. 97-118; № 2. С. 91-100. № 3. С. 108-128.  
*Лохвицкая М.* Стихотворения. № 7-8. С. 138-141.  
*Павлович Н.* Стихотворения. № 6. С. 60-62.  
*Полищук Е. С.* Человек и Бог в "Колымских рассказах" Варлама Шаламова. № 2. С. 107-120.  
*Споров Б. Н. О.* Лосский и его труд о Ф. М. Достоевском. № 1. С. 119-123.  
*Тарасов Б. Н.* Без Бога и любви (Достоевский о цивилизации и науке). № 9-10. С. 121-132.  
*Шаламов В.* "Лицом к молящемуся миру...". № 2. С. 120.

## БОГОСЛОВСКИЙ ОТДЕЛ

- Георгий (Тертышников), архимандрит.* Богопознание (По творениям святителя Феофана Затворника). № 1. С. 44-50.  
*Источники христианского вероучения* (По творениям святителя Феофана Затворника). № 1. С. 38-44.  
*Святитель Феофан Затворник, епископ Владимирский и Сузdalский*, как церковный писатель (К 100-летию со дня преставления). № 1. С. 31-37.  
*Жаринов К.* Экклезиология святого Иринея Лионского. № 3. С. 50-53.  
*Заболотский Н.* Да будут все едино. № 4. С. 128-138.  
*Зуйков В.* Учение об иконопочитании преподобного Иосифа Волоцкого. № 7-8. С. 84-90.  
*Катасонов В. Н.* Первые Хомяковские чтения. № 6. С. 84-86.  
*Осипов А. И.* Богословские воззрения славянофилов. № 6. С. 75-84.  
*Павлов Алексей, протоиерей.* Торжество Православия. Ревностный поборник иконопочитания. № 7-8. С. 55-56.  
*Сергий (Данков), иеромонах.* Становление гомилетики в русском богословии XIX века (Историко-ографический обзор). № 7-8. С. 79-83.  
*Феофан Затворник, святитель.* О борьбе с грехом. № 1. С. 55-72.  
*Феофан Затворник, святитель.* Об исправлении сердца. № 1. С. 50-55.  
*Хотовицкий Александр, протопресвитер.* О молитве Иисусовой. Сказание о ней святых отцов Церкви и старческие советы подвижников Божиих. № 7-8. С. 71-78.  
*Шаргунов Александр, протоиерей.* Меч херувимский. (Догмат в христианской жизни). № 4. С. 24-32.

## Литургика

- Иоанн (Маслов), архимандрит.* Обрядовая сторона праздника Крещения Господня в Древней Руси. № 1. С. 73-77.  
*Кравецкий А. Г.* Проблема богослужебного языка на Соборе 1917–1918 годов и в последующие десятилетия. № 2. С. 68-87.  
*Плетнева А. А.* К проблеме перевода богослужебных текстов на русский язык. № 2. С. 62-67.

## ИЗ ЖИЗНИ ПРАВОСЛАВИЯ

- Малиновская Р. М., Малиновская Н. Л.* Православные в Тунисе. № 6. С. 134-136.

## БИБЛИОГРАФИЯ

- A. К.* Пособия по церковнославянскому языку. № 2. С. 87-90.  
*Б. С. Иоанн*, митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский. Митрополит Мануил (Лемешевский): Биографический очерк. СПб., 1993. 302 с. № 3. С. 140-141.  
*Василенко А., Василенко Н.* Белое пятно в истории храмового зодчества в России. № 6. С. 141-142.  
*Е. П.* "Слово жизни". Еженедельник Ташкентско-Среднеазиатской епархии Русской Православной Церкви. № 6. С. 137-139.  
*Е. П.* Список основных трудов Патриарха Сергия (Страгородского). № 5. С. 135-138.  
*Чужаков С.* "Маленькая дверь в большой мир". № 6. С. 140.

ЛР № 030587 от 29.12.93.

Подписано в печать 21.09.95. Индекс 71157. Тираж 5000 экз.

Формат 70 x 108 1/16. Усл.печ.л. 6,72.

Отпечатано в типографии Патриаршего издательско-полиграфического центра.  
г. Сергиев Посад.



СВЯТИТЕЛЬ НИКОЛАЙ, АРХИЕПИСКОП МИР ЛИКИЙСКИХ, ЧУДОТВОРЕЦ

Икона псковской школы

издание  
московской  
патриархии